
JOEAI (Journal of Education and Instruction) 

Volume 8, Nomor 6, November-Desember 2025 

e-ISSN: 2715-2480 

p-ISSN: 2715-1913 

DOI: https://doi.org/10.31539/97zm3j58 

 

806 

 

ANALISIS KRITIS PENERAPAN PENDIDIKAN KARAKTER DI 

INDONESIA: ANALISIS ONTOLOGIS, EPISTEMOLOGIS, DAN 

AKSIOLOGIS 

 

Hendri Wijaya
1
, Rayandra Asyhar

2
, Asrial

3
, Syaiful

4
 

Universitas Jambi
1,2,3,4

 

whendri01@gmail.com
1
 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk melakukan analisis kritis terhadap implementasi 

Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) di Indonesia dari perspektif filsafat ilmu 

ontologis, epistemologis, dan aksiologis. Metode penelitian menggunakan penelitian 

kepustakaan (library research) dengan pendekatan kualitatif dan menggunakan 

analisis filosofis kritis (philosophical inquiry and critical analysis) dan literatur 

akademik. Hasil analisis menemukan bahwa secara ontologis, hakikat PPK adalah 

upaya integral untuk menginternalisasi disposisi moral yang berakar pada nilai-nilai 

budaya dan Pancasila. Secara Epistemologis, terdapat tantangan kritis dalam 

perolehan dan verifikasi pengetahuan karakter; pengukuran yang dominan bersifat 

kuantitatif seringkali gagal menangkap dimensi afektif internal secara autentik, yang 

berujung pada inkonsistensi metodologi di lapangan. Secara aksiologis, nilai utama 

PPK adalah pembentukan warga negara yang beretika, bermoral, dan memiliki 

identitas nasional yang tercermin dalam visi profil pelajar pancasila. Simpulan, bahwa 

meskipun PPK memiliki landasan filosofis dan aksiologis yang kokoh, tantangan 

terbesar terletak pada aspek epistemologis. Oleh karena itu, diperlukan penguatan 

kerangka epistemologis melalui pengembangan metode penilaian kualitatif yang 

autentik dan konsisten, serta pelatihan guru yang berkelanjutan. 

 

Kata Kunci: Aksiologi, Epistemologi, Filsafat Ilmu, Ontologi, Pendidikan Karakter 

(PPK), Profil Pelajar Pancasila 

 

ABSTRACT 

This study aims to conduct a critical analysis of the implementation of Character 

Education Strengthening (PPK) in Indonesia from the perspective of ontological, 

epistemological, and axiological philosophy of science. The research method uses 

library research with a qualitative approach and employs critical philosophical 

analysis (philosophical inquiry and critical analysis) and academic literature. The 

study's results found that ontologically, the essence of PPK is an integral effort to 

internalize moral dispositions rooted in cultural values and Pancasila. 

Epistemologically, there are critical challenges in the acquisition and verification 

of character knowledge; dominant quantitative measurements often fail to capture 

the internal affective dimension authentically, which leads to methodological 

http://www.issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1562167200&1
mailto:whendri01@gmail.com


2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814 
 

 

807 

 

inconsistencies in the field. Axiologically, the primary value of PPK is the 

development of ethical and moral citizens with a national identity, as reflected in 

the vision of the Pancasila student profile. The conclusion is that although PPK 

has a solid philosophical and axiological foundation, the biggest challenge lies in 

the epistemological aspect. Therefore, it is necessary to strengthen the 

epistemological framework through the development of authentic and consistent 

qualitative assessment methods, as well as ongoing professional development for 

teachers. 

 

Keywords: Axiology, Epistemology, Philosophy of Science, Ontology, Character 

Education (PPK), Pancasila Student Profile 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan karakter telah menjadi fokus penting dalam sistem 

pendidikan Indonesia, yang bertujuan untuk menumbuhkan nilai-nilai moral dan 

identitas nasional pada siswa. Ini adalah tanggapan terhadap krisis moral dan 

dampak globalisasi, (Hidayati et al., 2020; Ramlan et al., 2023). Implementasi 

pendidikan karakter sebagian besar didorong oleh kekhawatiran atas degradasi 

moral dan dampak negatif dari kemajuan teknologi dan masyarakat pada generasi 

muda. Inisiatif ini bertujuan untuk menginternalisasi nilai-nilai budaya dan 

kearifan lokal untuk membentengi siswa terhadap efek buruk ini, memastikan 

mereka berkembang menjadi individu yang cerdas dan didorong oleh karakter, 

(Gunada et al., 2024; Muhtar & Dallyono, 2020).  

Pendidikan Karakter (PPK) merupakan inisiatif strategis dan upaya 

multifaset yang diangkat menjadi prioritas utama dalam sistem pendidikan 

nasional Indonesia. PPK bertujuan menumbuhkan nilai-nilai mulia, moral, etika, 

dan perilaku positif untuk menghasilkan generasi individu yang berkualitas, 

sejalan dengan prinsip-prinsip Pancasila dan kekayaan budaya bangsa (Hidayati 

et al., 2020; Nashuddin, 2020;  Abdullah et al., 2019). Kebijakan ini diperkuat 

secara hukum melalui Peraturan Presiden Nomor 87 Tahun 2017 tentang 

Penguatan Pendidikan Karakter, yang menjadi bagian dari gerakan nasional 

untuk menyiapkan "Generasi Emas Indonesia 2045" dengan karakter bangsa 

yang kuat, (Hidayat et al., 2020; Muhammad et al., 2021).  

Inisiatif penerapan Pendidikan Karakter didorong oleh keprihatinan 

terhadap gejala dekadensi moral dan tantangan disintegrasi sosial yang muncul 

seiring dengan perkembangan zaman, (Sakti et al., 2024; Muhtar & Dallyono, 

2020). Meskipun telah diimplementasikan melalui berbagai kurikulum dan 

kebijakan, praktik di lapangan sering kali menghadapi tantangan, mulai dari 

kesalahpahaman konsep hingga inkonsistensi metodologi. Oleh karena itu, 

diperlukan analisis mendalam dan komprehensif yang tidak hanya berfokus pada 

aspek teknis-operasional, tetapi juga menyentuh akar filosofisnya. Penelitian ini 

bertujuan melakukan analisis kritis terhadap penerapan Pendidikan Karakter di 

Indonesia dari perspektif filsafat ilmu, yakni melalui dimensi Ontologis (hakikat 



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814 
 

 

808 

 

Pendidikan Karakter), Epistemologis (cara memperoleh dan memverifikasi 

pengetahuan tentang Pendidikan Karakter), dan Aksiologis (nilai dan manfaat 

Pendidikan Karakter bagi individu dan masyarakat). 

Relevansi PPK semakin mendesak di tengah fenomena degradasi moral, 

tantangan disintegrasi sosial, dan dampak disrupsi teknologi serta globalisasi 

yang memengaruhi generasi muda (Hendrawan et al., 2021). Konsep utama yang 

diusung saat ini, Profil Pelajar Pancasila, adalah gambaran ideal karakter dan 

kompetensi yang diharapkan dimiliki oleh pelajar Indonesia sebagai pembelajar 

sepanjang hayat, yang beriman, bertakwa kepada Tuhan YME, berakhlak mulia, 

mandiri, bernalar kritis, kreatif, gotong royong, dan berkebinekaan global 

(Widana et al., 2023). 

Meskipun dukungan teoretis dan kebijakan yang kuat, implementasi PPK 

di lapangan sering kali menghadapi tantangan signifikan, mulai dari 

kesalahpahaman konsep hingga inkonsistensi metodologi (Muhtar & Dallyono, 

2020). Studi-studi sebelumnya cenderung fokus pada efektivitas model 

pembelajaran, kendala teknis di sekolah, atau persepsi guru dan siswa, seperti 

integrasi nilai dalam mata pelajaran (Evagorou, 2024) atau dampak budaya 

sekolah (Ling et al., 2020).  Keterbatasan ini menciptakan 'jarak' dalam literatur, 

di mana analisis kritis terhadap PPK belum menyentuh akar filosofisnya. 

Oleh karena itu, diperlukan analisis mendalam dan komprehensif yang 

melampaui aspek teknis-operasional, dan menyentuh fondasi filsafat ilmu. 

Penelitian ini bertujuan melakukan analisis kritis terhadap penerapan Pendidikan 

Karakter di Indonesia melalui dimensi Ontologis, Epistemologis, dan Aksiologis. 

  

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan Penelitian Kepustakaan (Library Research) 

dengan pendekatan kualitatif dan menggunakan Analisis Filosofis Kritis 

(Philosophical Inquiry and Critical Analysis). Pendekatan ini tidak melibatkan 

data empiris langsung, melainkan berfokus pada analisis mendalam terhadap 

dokumen kebijakan, teori, dan argumen konseptual yang berkaitan dengan PPK. 

Sumber data sekunder dibagi menjadi dua kategori yaitu : 1) Data Primer, 

dokumen kebijakan resmi seperti Peraturan Presiden Nomor 87 Tahun 2017 

mengenai Penguatan Pendidikan Karakter, panduan Profil Pelajar Pancasila, serta 

dokumen Kurikulum Merdeka terkait integrasi karakter; 2) Data Sekunder, 

literatur akademik dan filosofis yang membahas kerangka ontologi, epistemologi, 

aksiologi khususnya dalam pendidikan karakter, termasuk studi perkembangan 

moral dan evaluasi implementasi PPK di Indonesia (2019-2024). 

Analisis data dilakukan dengan teknik Analisis Isi Kritis dilanjutkan 

interpretasi filosofis melalui langkah-langkah: 1) Reduksi Data Filosofis, 

pemisahan data ke dalam unit analisis bidang ontologis, epistemologis, dan 

aksiologis. 2) Interpretasi Kritis, De-konstruksi dan re-konstruksi konsep 

berdasarkan ketiga dimensi tersebut; 3) Sintesis dan Kesimpulan, 



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814 
 

 

809 

 

mengintegrasikan hasil temuan untuk menilai keberhasilan dan masalah 

penerapan PPK secara filosofis. 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 Berikut adalah hasil temuan dan diskusi berdasarkan analisis filosofis 

kritis terhadap penerapan Pendidikan Karakter (PPK) di Indonesia melalui 

dimensi Ontologis, Epistemologis, dan Aksiologis, dengan merujuk pada literatur 

dan studi terkait terkini. 

Dimensi Ontologis: Hakikat Pendidikan Karakter 

Pendidikan Karakter adalah upaya pembentukan disposition internal 

berupa moral, etika, dan perilaku positif yang berakar pada nilai-nilai budaya 

lokal dan nasional seperti Pancasila.  Pendidikan karakter adalah proses penting 

untuk menanamkan nilai-nilai pada siswa untuk membentuk kepribadian, moral, 

dan etika mereka. Ini melibatkan internalisasi nilai-nilai karakter yang bersumber 

dari kearifan budaya dan lokal untuk memandu sikap dan perilaku. Pendekatan 

pendidikan ini bukan hanya subjek pelengkap tetapi merupakan bagian integral 

dari proses pembelajaran, yang bertujuan untuk membentuk individu yang 

cerdas, berpengetahuan luas, dan kaya karakter (Muhtar & Dallyono, 2020) 

Gunada et al., 2024).  

Pendidikan karakter, menekankan perlunya kepala sekolah dan guru 

untuk berpartisipasi aktif dalam memperkuat karakter di antara siswa. Ini 

menyoroti pentingnya mengintegrasikan kebijaksanaan lokal ke dalam praktik 

pendidikan untuk memerangi degradasi moral di kalangan pemuda, (Gunada et 

al., 2024).  Peran etnopedagogi dalam meningkatkan pendidikan karakter dengan 

mengintegrasikan kearifan lokal ke dalam pembelajaran anak usia dini di 

Indonesia. Ini menyoroti bagaimana pendekatan ini menumbuhkan kesadaran 

budaya dan keterlibatan masyarakat, yang pada akhirnya memelihara 

pengembangan karakter anak-anak dan kebanggaan terhadap warisan mereka 

(Sakti et al., 2024).  

Karakter dipandang sebagai sifat hakiki manusia yang terinternalisasi 

dalam kebajikan dan nilai yang diyakini. Nilai-nilai karakter digambarkan 

sebagai kecenderungan perilaku yang berasal dari gejala psikologis seperti 

keinginan individu, motif, sikap, kebutuhan, dan keyakinan. Karakter seseorang 

dimanifestasikan dalam perilaku yang dibentuk oleh kebiasaan dalam 

lingkungannya (Ulfah & Purwanti, 2020). Visi Nasional di Indonesia, pendidikan 

karakter dilaksanakan untuk memastikan setiap siswa mengembangkan karakter 

berdasarkan nilai-nilai budaya nasional (Winarni & Rutan, 2020). Tujuannya 

adalah untuk menghasilkan generasi muda yang dapat dipercaya, unggul, dan 

kompetitif, siap berkontribusi pada kemajuan bangsa. Perkembangan Holistik 

pendidikan di Indonesia bertujuan untuk menumbuhkan tidak hanya kecerdasan 

tetapi juga karakter, memastikan setiap siswa memiliki kecerdasan intelektual, 

emosional, dan spiritual (Gunada et al., 2024) 



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814 
 

 

810 

 

Dalam konteks Indonesia, pendidikan karakter adalah pendekatan 

multifaset yang bertujuan membentuk moralitas siswa dan memperkuat identitas 

nasional. Kerangka pendidikan ini berakar kuat pada filosofi dasar bangsa, 

Pancasila, dan diperkaya oleh beragam kearifan lokal yang ditemukan di seluruh 

nusantara. Lembaga pendidikan Islam, seperti pondok pesantren, memainkan 

peran penting dengan mengintegrasikan ajaran agama dengan tradisi budaya 

lokal untuk mendorong pengembangan karakter, (Nashuddin, 2020). Pendidikan 

karakter di sekolah dasar didorong untuk didasarkan pada budaya lokal, yang 

kaya akan nilai-nilai moral tinggi, martabat, dan karakter mulia. Demikian pula, 

pondok pesantren (sekolah asrama Islam) diakui karena kemampuannya untuk 

mengintegrasikan budaya dan agama lokal sebagai dasar pendidikan karakter, 

(Nashuddin, 2020) 

Mempersiapkan Warga Global untuk Pendidikan karakter, jika 

didasarkan pada kebijaksanaan lokal, dapat mempersiapkan anak-anak kecil 

untuk menjadi warga global yang cerdas, sehat, dan produktif (Hidayati et al., 

2020) Pendidikan ini membantu menanamkan nilai-nilai seperti toleransi, rasa 

hormat, dan tanggung jawab, yang merupakan kualitas penting bagi warga 

global. Pendidikan karakter di Indonesia dengan demikian merupakan sistem 

komprehensif yang bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai yang berasal dari 

agama, Pancasila, dan warisan budaya bangsa yang beragam. Dengan 

mendasarkan pendidikan dalam kearifan lokal, pendidikan menjadi lebih relevan 

dan efektif, menumbuhkan generasi yang berakar secara budaya dan kompeten 

secara global. 

 

Dimensi Epistemologis: Cara Memperoleh dan Memverifikasi Pengetahuan 

Karakter 

Dimensi epistemologis dalam Pendidikan Karakter menyoroti tantangan 

utama dalam memperoleh dan memverifikasi pengetahuan tentang karakter 

sebagai disposisi internal individu. Pengukuran karakter selama ini kerap 

bergantung pada observasi perilaku eksternal yang bersifat kuantitatif, sehingga 

validitas dan reliabilitas penilaiannya sering diragukan (Muhtar & Dallyono, 

2020). Karakter, sebagai aspek yang bersifat internal dan afektif, tidak dapat 

sepenuhnya terwakili melalui metode kuantitatif semata. Oleh karena itu, perlu 

dikembangkan metode kualitatif yang reflektif dan holistik yang menggabungkan 

berbagai pendekatan seperti studi kasus, narasi reflektif, observasi partisipatif, 

dan deskripsi mendalam (thick description) dalam rangka memahami 

internalisasi nilai karakter secara lebih autentik dan menyeluruh  (Hidayati et al., 

2020) 

Dalam konteks pendidikan karakter di Indonesia, pengukuran ini dapat 

menggunakan kerangka teori domain afektif yang menilai aspek penerimaan, 

respon, penilaian nilai, organisasi nilai, dan karakterisasi nilai sebagai tahapan 

internalisasi karakter yang sistematis. Pengukuran yang efektif menuntut guru 



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814 
 

 

811 

 

sebagai pengamat dan pewawancara yang berperan menginterpretasikan data 

afektif siswa secara kritis dan kontekstual melalui berbagai indikator yang 

relevan dengan nilai karakter yang ingin dicapai. 

Secara praktis, implementasi PPK menunjukkan adanya inkonsistensi 

metodologi di berbagai tingkat kurikulum dan pelatihan guru. Hal ini berdampak 

pada persepsi dan pemahaman yang berbeda-beda mengenai cara yang tepat 

dalam mengajarkan dan menilai karakter. Kurikulum Merdeka, misalnya, 

mengadopsi pendekatan holistik yang mengintegrasikan pendidikan karakter 

dalam seluruh aktivitas sekolah, bukan hanya dalam mata pelajaran formal, 

sehingga memerlukan pelatihan guru yang berkelanjutan agar penilaian dapat 

dilakukan secara konsisten dan valid (Sakti et al., 2024; Muhtar & Dallyono, 

2020) 

Dari sisi epistemologi, pengukuran dan pembentukan karakter melalui 

pendidikan menghadapi tantangan metodologis signifikan. Karakter sebagai 

disposisi internal sulit diukur secara objektif hanya melalui observasi perilaku 

eksternal, sehingga validitas dan reliabilitas penilaian karakter sering diragukan 

(Muhtar & Dallyono, 2020). Pendekatan berupa pengukuran kuantitatif yang 

dominan dalam sistem pendidikan belum mampu menjangkau dimensi moral dan 

etika secara mendalam Oleh karena itu, perlu metode kualitatif dan reflektif yang 

menggabungkan studi kasus, narasi, dan pengamatan partisipatif agar proses 

pembelajaran karakter lebih valid dan bermakna. Secara praktis, implementasi 

PPK juga menunjukkan inkonsistensi metodologi dalam berbagai kurikulum dan 

pelatihan guru, yang mengakibatkan persepsi dan pemahaman yang berbeda-

beda tentang cara pengajaran karakter. 

 

Dimensi Aksiologis: Nilai dan Manfaat Pendidikan Karakter 

Dimensi ini mencakup indikator seperti kepercayaan, ibadah, dan nilai-

nilai etika, yang mencerminkan landasan spiritual dan moral seseorang. berfokus 

pada atribut pribadi seperti kejujuran, tanggung jawab, dan kemandirian. Ini 

melibatkan karakter sosial, ditunjukkan oleh kesadaran akan hak dan kewajiban, 

kepatuhan terhadap hukum, penghargaan atas pekerjaan orang lain, dan 

kesopanan (Harun et al., 2020). Dimensi ini berkaitan dengan hubungan 

seseorang dengan dunia yang lebih luas, termasuk semangat nasional, cinta untuk 

negara, keterampilan komunikasi, dan kepedulian terhadap lingkungan 

Akuisisi dan verifikasi pengetahuan karakter, terutama dalam kerangka 

pendidikan, melibatkan pendekatan multifaset yang melampaui pengukuran 

kuantitatif sederhana (Asror et al., 2024; Harun et al., 2020). Penelitian 

menyoroti penggunaan tinjauan literatur sistematis, analisis kualitatif, dan model 

penilaian komprehensif untuk memahami dan menerapkan pendidikan karakter 

secara efektif. Metode ini bertujuan untuk menangkap dimensi internal karakter 

yang kompleks dengan memeriksa manifestasi eksternalnya melalui berbagai 

konteks pendidikan dan sosial. 



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814 
 

 

812 

 

Pendidikan karakter tidak boleh menjadi mata pelajaran yang terpisah 

tetapi diintegrasikan ke dalam semua mata pelajaran dan kegiatan sekolah. 

Dalam Pendidikan Jasmani (PE), misalnya, nilai-nilai seperti disiplin, tanggung 

jawab, dan sportivitas diintegrasikan ke dalam proses pengajaran (Muhtar & 

Dallyono, 2020) Proses ini berfokus pada pengembangan dimensi kognitif, 

emosional, dan perilaku siswa. Ini bertujuan untuk menumbuhkan individu yang 

memiliki integritas, empati, dan rasa tanggung jawab (Sakti et al., 2024). 

Singkatnya, pendidikan karakter, terutama ketika berakar pada kebijaksanaan 

lokal dan diperkuat oleh kepemimpinan dan keterlibatan masyarakat, adalah 

dasar untuk membentuk siswa menjadi warga yang cerdas dan jujur secara 

moral. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai budaya dan memberikan contoh 

dunia nyata, sekolah dapat secara efektif memelihara ciri-ciri karakter positif 

seperti kejujuran, toleransi, kerja sama, dan disiplin.  

 Profil Pelajar Pancasila menggambarkan ideal karakter yang diharapkan: 

beriman, bertakwa, mandiri, kreatif, dan gotong royong, yang sesuai dengan 

nilai-nilai kebangsaan dan global. Akan tetapi, ada kecenderungan bahwa PPK 

dipandang hanya sebagai alat fungsional untuk kepentingan pasar kerja atau 

pengembangan sumber daya manusia tanpa mengedepankan dimensi kebajikan 

yang lebih mendalam. Evaluasi nilai PPK perlu mengedepankan pembentukan 

warga negara yang beretika dan bermoral secara inklusif, serta kontribusi sosial 

yang berdampak positif bagi masyarakat luas  

 

SIMPULAN 

Tujuan penelitian ini adalah melakukan analisis kritis terhadap penerapan 

Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) di Indonesia melalui dimensi Ontologis, 

Epistemologis, dan Aksiologis dalam kerangka filsafat ilmu. Hasil analisis 

menemukan bahwa: Secara Ontologis, hakikat PPK adalah upaya internalisasi 

disposisi moral dan etika yang bersifat fundamental, berakar pada nilai-nilai 

Pancasila dan kearifan lokal (etnopedagogi). Ini mengukuhkan posisi PPK 

sebagai fondasi integral dalam sistem pendidikan, bertujuan membentuk individu 

yang utuh (berkarakter dan cerdas). Secara Epistemologis, penerapan PPK 

menghadapi tantangan metodologis kritis dalam perolehan dan verifikasi 

pengetahuan karakter. Pengukuran yang dominan bersifat kuantitatif dan berbasis 

perilaku eksternal seringkali tidak mampu menangkap dimensi afektif dan 

internalisasi nilai secara autentik. Hal ini menimbulkan inkonsistensi dalam 

metodologi pengajaran dan penilaian di lapangan. Secara Aksiologis, nilai utama 

PPK adalah pembentukan warga negara yang beretika, bermoral, dan memiliki 

identitas nasional yang kuat, sejalan dengan visi Profil Pelajar Pancasila. Manfaat 

PPK melampaui kepentingan fungsional dan berpusat pada penciptaan kontribusi 

sosial-moral yang positif bagi masyarakat luas. 

Diperlukan penguatan kerangka epistemologis PPK melalui pengembangan 

metode penilaian kualitatif yang autentik dan konsisten, serta pelatihan guru yang 



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814 
 

 

813 

 

berkelanjutan untuk mengintegrasikan karakter secara efektif dalam seluruh 

aktivitas pembelajaran. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, I., Hudayana, B., Kutanegara, P. M., & Indiyanto, A. (2019). Beyond 

School Reach: Character Education in Three Schools in Yogyakarta, 

Indonesia. Journal of Educational and Social Research, 9(3), 145–159. 

https://doi.org/10.2478/jesr-2019-0032 

Asror, M., Zainiyati, H. S., & Suryani, S. (2024). The Gusjigang Model for 

Strengthening Local Wisdom-Based Character Education in Digital Era. 

Journal of Education and Learning (EduLearn), 18(4), 1125–1133. 

https://doi.org/10.11591/edulearn.v18i4.21039 

Evagorou, M. (2024). Engaging Kindergarten Pre-Service Teachers in the Design and 

Implementation of STEM Lessons. Frontiers in Education, 9. 

https://doi.org/10.3389/feduc.2024.1277835 

Gunada, I. W. A., Agung, A. A. G., Jampel, I. N., & Werang, B. R. (2024). “Panca 

Sthiti Dharmaning Prabu”-the Concept of Educational Leadership-and Its 

Relationship to Character Strengthening: A Phenomenological Study in 

Hindu-Based Schools. International Journal of Learning, Teaching and 

Educational Research, 23(8), 624–642. https://doi.org/10.26803/ijlter.23.8.32 

Harun, H., Jaedun, A., Sudaryanti, S., & Manaf, A. (2020). Dimensions of Early 

Childhood Character Education Based on Multicultural and Community 

Local Wisdom. International Journal of Instruction, 13(2), 365–380. 

https://doi.org/10.29333/iji.2020.13225a 

Hendrawan, A., Berenschot, W., & Aspinall, E. (2021). Parties as Pay-off Seekers: 

Pre-Electoral Coalitions in a Patronage Democracy. Electoral Studies, 69, 

102238. https://doi.org/10.1016/j.electstud.2020.102238 

Hidayat, O. T., Muhibbin, A., Prasetiyo, W. H., Setyadi, Y. B., Yanzi, H., Drupadi, 

R., Johnstone, J. M., & Dewantara, J. A. (2020). Global Citizen Preparation: 

Enhancing Early Childhood Education through Indonesian Local Wisdom. 

Universal Journal of Educational Research, 8(10), 4545–4554. 

https://doi.org/10.13189/ujer.2020.081023 

Hidayati, N. A., Waluyo, H. J., Winarni, R., & Suyitno, S. (2020). Exploring the 

Implementation of Local Wisdom-Based Character Education among 

Indonesian Higher Education Students. International Journal of Instruction, 

13(2), 179–198. https://doi.org/10.29333/iji.2020.13213a 

Ling, Z., Na, J., Yan-Li, S., & Sriyanto, J. (2020). School Culture and Professional 

Development of School Teachers From Urban and Rural Areas in China. 

Jurnal Cakrawala Pendidikan, 39(3), 609–619. 

https://doi.org/10.21831/cp.v39i3.31580 

 

 



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814 
 

 

814 

 

Muhammad, A., Suhaimi, S., Zulfikar, T., Sulaiman, S., & Masrizal, M. (2021). 

Integration of Character Education Based on Local Culture Through Online 

Learning in Madras Ahaliyah. Cypriot Journal of Educational Sciences, 

16(6), 3293–3304. https://doi.org/10.18844/cjes.v16i6.6559 

Muhtar, T., & Dallyono, R. (2020). Character Education from The Perspectives OF 

Elementary School Physical Education Teachers. Jurnal Cakrawala 

Pendidikan, 39(2), 395–408. https://doi.org/10.21831/cp.v39i2.30647 

Nashuddin, N. (2020). Islamic Values and Sasak Local Wisdoms: The Pattern of 

Educational Character at NW Selaparang Pesantren, Lombok. Ulumuna, 

24(1), 155–182. https://doi.org/10.20414/ujis.v24i1.392 

Ramlan, R., Iskandar, D., Permana, J., & Husin, M. R. (2023). Character Values of 

Elementary School Education from the Perspective of Local Wisdom of 

Sundanese Culture. Journal of Educational and Social Research, 13(3), 119. 

https://doi.org/10.36941/jesr-2023-0062 

Sakti, S. A., Endraswara, S., & Rohman, A. (2024). Revitalizing Local Wisdom 

within Character Education Through Ethnopedagogy Apporach: A Case 

Study on a Preschool in Yogyakarta. Heliyon, 10(10), e31370. 

https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e31370 

Ulfah, A., & Purwanti, S. (2020). The Effectiveness of Thematic Textbook Based on 

Local Wisdom on Cooperation Character of First Grade Students of Primary 

School. Universal Journal of Educational Research, 8(7), 2996–3001. 

https://doi.org/10.13189/ujer.2020.080728 

Widana, I, W., Sumandya, I. W., & Citrawan, I. W. (2023). The Special Education 

Teachers’ Ability to Develop an Integrated Learning Evaluation of Pancasila 

Student Profiles Based on Local Wisdom for Special Needs Students in 

Indonesia. Kasetsart Journal of Social Sciences, 44(2), 527-536. 

https://doi.org/10.34044/j.kjss.2023.44.2.23 

Winarni, S., & Rutan, R. (2020). Emphaty and Tolerance in Physical Education: 

Cooperative Vs. Classical Learning. Jurnal Cakrawala Pendidikan, 39(2), 

332–345. https://doi.org/10.21831/cp.v39i2.31851 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


