JOEAI (Journal of Education and Instruction)

Volume 8, Nomor 6, November-Desember 2025 m
e-ISSN: 2715-2480

p-ISSN: 2715-1913 IDAA2K

DOI: https://doi.org/10.31539/97zm3)j58 JOURNAL—

ANALISIS KRITIS PENERAPAN PENDIDIKAN KARAKTER DI
INDONESIA: ANALISIS ONTOLOGIS, EPISTEMOLOGIS, DAN
AKSIOLOGIS

Hendri Wijaya', Rayandra Asyhar?, Asrial®, Syaiful®
Universitas Jambi*#>*
whendri0l@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk melakukan analisis kritis terhadap implementasi
Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) di Indonesia dari perspektif filsafat ilmu
ontologis, epistemologis, dan aksiologis. Metode penelitian menggunakan penelitian
kepustakaan (library research) dengan pendekatan kualitatif dan menggunakan
analisis filosofis kritis (philosophical inquiry and critical analysis) dan literatur
akademik. Hasil analisis menemukan bahwa secara ontologis, hakikat PPK adalah
upaya integral untuk menginternalisasi disposisi moral yang berakar pada nilai-nilai
budaya dan Pancasila. Secara Epistemologis, terdapat tantangan kritis dalam
perolehan dan verifikasi pengetahuan karakter; pengukuran yang dominan bersifat
kuantitatif seringkali gagal menangkap dimensi afektif internal secara autentik, yang
berujung pada inkonsistensi metodologi di lapangan. Secara aksiologis, nilai utama
PPK adalah pembentukan warga negara yang beretika, bermoral, dan memiliki
identitas nasional yang tercermin dalam visi profil pelajar pancasila. Simpulan, bahwa
meskipun PPK memiliki landasan filosofis dan aksiologis yang kokoh, tantangan
terbesar terletak pada aspek epistemologis. Oleh karena itu, diperlukan penguatan
kerangka epistemologis melalui pengembangan metode penilaian kualitatif yang
autentik dan konsisten, serta pelatihan guru yang berkelanjutan.

Kata Kunci: Aksiologi, Epistemologi, Filsafat IImu, Ontologi, Pendidikan Karakter
(PPK), Profil Pelajar Pancasila

ABSTRACT

This study aims to conduct a critical analysis of the implementation of Character
Education Strengthening (PPK) in Indonesia from the perspective of ontological,
epistemological, and axiological philosophy of science. The research method uses
library research with a qualitative approach and employs critical philosophical
analysis (philosophical inquiry and critical analysis) and academic literature. The
study’s results found that ontologically, the essence of PPK is an integral effort to
internalize moral dispositions rooted in cultural values and Pancasila.
Epistemologically, there are critical challenges in the acquisition and verification
of character knowledge; dominant quantitative measurements often fail to capture
the internal affective dimension authentically, which leads to methodological

806


http://www.issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1562167200&1
mailto:whendri01@gmail.com

2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814

inconsistencies in the field. Axiologically, the primary value of PPK is the
development of ethical and moral citizens with a national identity, as reflected in
the vision of the Pancasila student profile. The conclusion is that although PPK
has a solid philosophical and axiological foundation, the biggest challenge lies in
the epistemological aspect. Therefore, it is necessary to strengthen the
epistemological framework through the development of authentic and consistent
qualitative assessment methods, as well as ongoing professional development for
teachers.

Keywords: Axiology, Epistemology, Philosophy of Science, Ontology, Character
Education (PPK), Pancasila Student Profile

PENDAHULUAN

Pendidikan Kkarakter telah menjadi fokus penting dalam sistem
pendidikan Indonesia, yang bertujuan untuk menumbuhkan nilai-nilai moral dan
identitas nasional pada siswa. Ini adalah tanggapan terhadap krisis moral dan
dampak globalisasi, (Hidayati et al., 2020; Ramlan et al., 2023). Implementasi
pendidikan karakter sebagian besar didorong oleh kekhawatiran atas degradasi
moral dan dampak negatif dari kemajuan teknologi dan masyarakat pada generasi
muda. Inisiatif ini bertujuan untuk menginternalisasi nilai-nilai budaya dan
kearifan lokal untuk membentengi siswa terhadap efek buruk ini, memastikan
mereka berkembang menjadi individu yang cerdas dan didorong oleh karakter,
(Gunada et al., 2024; Muhtar & Dallyono, 2020).

Pendidikan Karakter (PPK) merupakan inisiatif strategis dan upaya
multifaset yang diangkat menjadi prioritas utama dalam sistem pendidikan
nasional Indonesia. PPK bertujuan menumbuhkan nilai-nilai mulia, moral, etika,
dan perilaku positif untuk menghasilkan generasi individu yang berkualitas,
sejalan dengan prinsip-prinsip Pancasila dan kekayaan budaya bangsa (Hidayati
et al., 2020; Nashuddin, 2020; Abdullah et al., 2019). Kebijakan ini diperkuat
secara hukum melalui Peraturan Presiden Nomor 87 Tahun 2017 tentang
Penguatan Pendidikan Karakter, yang menjadi bagian dari gerakan nasional
untuk menyiapkan "Generasi Emas Indonesia 2045" dengan karakter bangsa
yang kuat, (Hidayat et al., 2020; Muhammad et al., 2021).

Inisiatif penerapan Pendidikan Karakter didorong oleh keprihatinan
terhadap gejala dekadensi moral dan tantangan disintegrasi sosial yang muncul
seiring dengan perkembangan zaman, (Sakti et al., 2024; Muhtar & Dallyono,
2020). Meskipun telah diimplementasikan melalui berbagai kurikulum dan
kebijakan, praktik di lapangan sering kali menghadapi tantangan, mulai dari
kesalahpahaman konsep hingga inkonsistensi metodologi. Oleh karena itu,
diperlukan analisis mendalam dan komprehensif yang tidak hanya berfokus pada
aspek teknis-operasional, tetapi juga menyentuh akar filosofisnya. Penelitian ini
bertujuan melakukan analisis kritis terhadap penerapan Pendidikan Karakter di
Indonesia dari perspektif filsafat ilmu, yakni melalui dimensi Ontologis (hakikat

807



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814

Pendidikan Karakter), Epistemologis (cara memperoleh dan memverifikasi
pengetahuan tentang Pendidikan Karakter), dan Aksiologis (nilai dan manfaat
Pendidikan Karakter bagi individu dan masyarakat).

Relevansi PPK semakin mendesak di tengah fenomena degradasi moral,
tantangan disintegrasi sosial, dan dampak disrupsi teknologi serta globalisasi
yang memengaruhi generasi muda (Hendrawan et al., 2021). Konsep utama yang
diusung saat ini, Profil Pelajar Pancasila, adalah gambaran ideal karakter dan
kompetensi yang diharapkan dimiliki oleh pelajar Indonesia sebagai pembelajar
sepanjang hayat, yang beriman, bertakwa kepada Tuhan YME, berakhlak mulia,
mandiri, bernalar kritis, kreatif, gotong royong, dan berkebinekaan global
(Widana et al., 2023).

Meskipun dukungan teoretis dan kebijakan yang kuat, implementasi PPK
di lapangan sering kali menghadapi tantangan signifikan, mulai dari
kesalahpahaman konsep hingga inkonsistensi metodologi (Muhtar & Dallyono,
2020). Studi-studi sebelumnya cenderung fokus pada efektivitas model
pembelajaran, kendala teknis di sekolah, atau persepsi guru dan siswa, seperti
integrasi nilai dalam mata pelajaran (Evagorou, 2024) atau dampak budaya
sekolah (Ling et al., 2020). Keterbatasan ini menciptakan ‘jarak’ dalam literatur,
di mana analisis kritis terhadap PPK belum menyentuh akar filosofisnya.

Oleh karena itu, diperlukan analisis mendalam dan komprehensif yang
melampaui aspek teknis-operasional, dan menyentuh fondasi filsafat ilmu.
Penelitian ini bertujuan melakukan analisis kritis terhadap penerapan Pendidikan
Karakter di Indonesia melalui dimensi Ontologis, Epistemologis, dan Aksiologis.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan Penelitian Kepustakaan (Library Research)
dengan pendekatan kualitatif dan menggunakan Analisis Filosofis Kiritis
(Philosophical Inquiry and Critical Analysis). Pendekatan ini tidak melibatkan
data empiris langsung, melainkan berfokus pada analisis mendalam terhadap
dokumen kebijakan, teori, dan argumen konseptual yang berkaitan dengan PPK.
Sumber data sekunder dibagi menjadi dua kategori yaitu : 1) Data Primer,
dokumen kebijakan resmi seperti Peraturan Presiden Nomor 87 Tahun 2017
mengenai Penguatan Pendidikan Karakter, panduan Profil Pelajar Pancasila, serta
dokumen Kurikulum Merdeka terkait integrasi karakter; 2) Data Sekunder,
literatur akademik dan filosofis yang membahas kerangka ontologi, epistemologi,
aksiologi khususnya dalam pendidikan karakter, termasuk studi perkembangan
moral dan evaluasi implementasi PPK di Indonesia (2019-2024).

Analisis data dilakukan dengan teknik Analisis Isi Kritis dilanjutkan
interpretasi filosofis melalui langkah-langkah: 1) Reduksi Data Filosofis,
pemisahan data ke dalam unit analisis bidang ontologis, epistemologis, dan
aksiologis. 2) Interpretasi Kritis, De-konstruksi dan re-konstruksi konsep
berdasarkan ketiga dimensi tersebut; 3) Sintesis dan Kesimpulan,

808



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814

mengintegrasikan hasil temuan untuk menilai keberhasilan dan masalah
penerapan PPK secara filosofis.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Berikut adalah hasil temuan dan diskusi berdasarkan analisis filosofis
kritis terhadap penerapan Pendidikan Karakter (PPK) di Indonesia melalui
dimensi Ontologis, Epistemologis, dan Aksiologis, dengan merujuk pada literatur
dan studi terkait terkini.

Dimensi Ontologis: Hakikat Pendidikan Karakter

Pendidikan Karakter adalah upaya pembentukan disposition internal
berupa moral, etika, dan perilaku positif yang berakar pada nilai-nilai budaya
lokal dan nasional seperti Pancasila. Pendidikan karakter adalah proses penting
untuk menanamkan nilai-nilai pada siswa untuk membentuk kepribadian, moral,
dan etika mereka. Ini melibatkan internalisasi nilai-nilai karakter yang bersumber
dari kearifan budaya dan lokal untuk memandu sikap dan perilaku. Pendekatan
pendidikan ini bukan hanya subjek pelengkap tetapi merupakan bagian integral
dari proses pembelajaran, yang bertujuan untuk membentuk individu yang
cerdas, berpengetahuan luas, dan kaya karakter (Muhtar & Dallyono, 2020)
Gunada et al., 2024).

Pendidikan karakter, menekankan perlunya kepala sekolah dan guru
untuk berpartisipasi aktif dalam memperkuat karakter di antara siswa. Ini
menyoroti pentingnya mengintegrasikan kebijaksanaan lokal ke dalam praktik
pendidikan untuk memerangi degradasi moral di kalangan pemuda, (Gunada et
al., 2024). Peran etnopedagogi dalam meningkatkan pendidikan karakter dengan
mengintegrasikan kearifan lokal ke dalam pembelajaran anak usia dini di
Indonesia. Ini menyoroti bagaimana pendekatan ini menumbuhkan kesadaran
budaya dan keterlibatan masyarakat, yang pada akhirnya memelihara
pengembangan karakter anak-anak dan kebanggaan terhadap warisan mereka
(Sakti et al., 2024).

Karakter dipandang sebagai sifat hakiki manusia yang terinternalisasi
dalam kebajikan dan nilai yang diyakini. Nilai-nilai karakter digambarkan
sebagai kecenderungan perilaku yang berasal dari gejala psikologis seperti
keinginan individu, motif, sikap, kebutuhan, dan keyakinan. Karakter seseorang
dimanifestasikan dalam perilaku yang dibentuk oleh kebiasaan dalam
lingkungannya (Ulfah & Purwanti, 2020). Visi Nasional di Indonesia, pendidikan
karakter dilaksanakan untuk memastikan setiap siswa mengembangkan karakter
berdasarkan nilai-nilai budaya nasional (Winarni & Rutan, 2020). Tujuannya
adalah untuk menghasilkan generasi muda yang dapat dipercaya, unggul, dan
kompetitif, siap berkontribusi pada kemajuan bangsa. Perkembangan Holistik
pendidikan di Indonesia bertujuan untuk menumbuhkan tidak hanya kecerdasan
tetapi juga karakter, memastikan setiap siswa memiliki kecerdasan intelektual,
emosional, dan spiritual (Gunada et al., 2024)

809



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814

Dalam konteks Indonesia, pendidikan karakter adalah pendekatan
multifaset yang bertujuan membentuk moralitas siswa dan memperkuat identitas
nasional. Kerangka pendidikan ini berakar kuat pada filosofi dasar bangsa,
Pancasila, dan diperkaya oleh beragam kearifan lokal yang ditemukan di seluruh
nusantara. Lembaga pendidikan Islam, seperti pondok pesantren, memainkan
peran penting dengan mengintegrasikan ajaran agama dengan tradisi budaya
lokal untuk mendorong pengembangan karakter, (Nashuddin, 2020). Pendidikan
karakter di sekolah dasar didorong untuk didasarkan pada budaya lokal, yang
kaya akan nilai-nilai moral tinggi, martabat, dan karakter mulia. Demikian pula,
pondok pesantren (sekolah asrama Islam) diakui karena kemampuannya untuk
mengintegrasikan budaya dan agama lokal sebagai dasar pendidikan karakter,
(Nashuddin, 2020)

Mempersiapkan Warga Global untuk Pendidikan karakter, jika
didasarkan pada kebijaksanaan lokal, dapat mempersiapkan anak-anak kecil
untuk menjadi warga global yang cerdas, sehat, dan produktif (Hidayati et al.,
2020) Pendidikan ini membantu menanamkan nilai-nilai seperti toleransi, rasa
hormat, dan tanggung jawab, yang merupakan kualitas penting bagi warga
global. Pendidikan karakter di Indonesia dengan demikian merupakan sistem
komprehensif yang bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai yang berasal dari
agama, Pancasila, dan warisan budaya bangsa yang beragam. Dengan
mendasarkan pendidikan dalam kearifan lokal, pendidikan menjadi lebih relevan
dan efektif, menumbuhkan generasi yang berakar secara budaya dan kompeten
secara global.

Dimensi Epistemologis: Cara Memperoleh dan Memverifikasi Pengetahuan
Karakter

Dimensi epistemologis dalam Pendidikan Karakter menyoroti tantangan
utama dalam memperoleh dan memverifikasi pengetahuan tentang karakter
sebagai disposisi internal individu. Pengukuran karakter selama ini kerap
bergantung pada observasi perilaku eksternal yang bersifat kuantitatif, sehingga
validitas dan reliabilitas penilaiannya sering diragukan (Muhtar & Dallyono,
2020). Karakter, sebagai aspek yang bersifat internal dan afektif, tidak dapat
sepenuhnya terwakili melalui metode kuantitatif semata. Oleh karena itu, perlu
dikembangkan metode kualitatif yang reflektif dan holistik yang menggabungkan
berbagai pendekatan seperti studi kasus, narasi reflektif, observasi partisipatif,
dan deskripsi mendalam (thick description) dalam rangka memahami
internalisasi nilai karakter secara lebih autentik dan menyeluruh (Hidayati et al.,
2020)

Dalam konteks pendidikan karakter di Indonesia, pengukuran ini dapat
menggunakan kerangka teori domain afektif yang menilai aspek penerimaan,
respon, penilaian nilai, organisasi nilai, dan karakterisasi nilai sebagai tahapan
internalisasi karakter yang sistematis. Pengukuran yang efektif menuntut guru

810



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814

sebagai pengamat dan pewawancara yang berperan menginterpretasikan data
afektif siswa secara kritis dan kontekstual melalui berbagai indikator yang
relevan dengan nilai karakter yang ingin dicapai.

Secara praktis, implementasi PPK menunjukkan adanya inkonsistensi
metodologi di berbagai tingkat kurikulum dan pelatihan guru. Hal ini berdampak
pada persepsi dan pemahaman yang berbeda-beda mengenai cara yang tepat
dalam mengajarkan dan menilai karakter. Kurikulum Merdeka, misalnya,
mengadopsi pendekatan holistik yang mengintegrasikan pendidikan karakter
dalam seluruh aktivitas sekolah, bukan hanya dalam mata pelajaran formal,
sehingga memerlukan pelatihan guru yang berkelanjutan agar penilaian dapat
dilakukan secara konsisten dan valid (Sakti et al., 2024; Muhtar & Dallyono,
2020)

Dari sisi epistemologi, pengukuran dan pembentukan karakter melalui
pendidikan menghadapi tantangan metodologis signifikan. Karakter sebagai
disposisi internal sulit diukur secara objektif hanya melalui observasi perilaku
eksternal, sehingga validitas dan reliabilitas penilaian karakter sering diragukan
(Muhtar & Dallyono, 2020). Pendekatan berupa pengukuran kuantitatif yang
dominan dalam sistem pendidikan belum mampu menjangkau dimensi moral dan
etika secara mendalam Oleh karena itu, perlu metode kualitatif dan reflektif yang
menggabungkan studi kasus, narasi, dan pengamatan partisipatif agar proses
pembelajaran karakter lebih valid dan bermakna. Secara praktis, implementasi
PPK juga menunjukkan inkonsistensi metodologi dalam berbagai kurikulum dan
pelatihan guru, yang mengakibatkan persepsi dan pemahaman yang berbeda-
beda tentang cara pengajaran karakter.

Dimensi Aksiologis: Nilai dan Manfaat Pendidikan Karakter

Dimensi ini mencakup indikator seperti kepercayaan, ibadah, dan nilai-
nilai etika, yang mencerminkan landasan spiritual dan moral seseorang. berfokus
pada atribut pribadi seperti kejujuran, tanggung jawab, dan kemandirian. Ini
melibatkan karakter sosial, ditunjukkan oleh kesadaran akan hak dan kewajiban,
kepatuhan terhadap hukum, penghargaan atas pekerjaan orang lain, dan
kesopanan (Harun et al., 2020). Dimensi ini berkaitan dengan hubungan
seseorang dengan dunia yang lebih luas, termasuk semangat nasional, cinta untuk
negara, keterampilan komunikasi, dan kepedulian terhadap lingkungan

Akuisisi dan verifikasi pengetahuan karakter, terutama dalam kerangka
pendidikan, melibatkan pendekatan multifaset yang melampaui pengukuran
kuantitatif sederhana (Asror et al., 2024; Harun et al., 2020). Penelitian
menyoroti penggunaan tinjauan literatur sistematis, analisis kualitatif, dan model
penilaian komprehensif untuk memahami dan menerapkan pendidikan karakter
secara efektif. Metode ini bertujuan untuk menangkap dimensi internal karakter
yang kompleks dengan memeriksa manifestasi eksternalnya melalui berbagai
konteks pendidikan dan sosial.

811



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814

Pendidikan karakter tidak boleh menjadi mata pelajaran yang terpisah
tetapi diintegrasikan ke dalam semua mata pelajaran dan kegiatan sekolah.
Dalam Pendidikan Jasmani (PE), misalnya, nilai-nilai seperti disiplin, tanggung
jawab, dan sportivitas diintegrasikan ke dalam proses pengajaran (Muhtar &
Dallyono, 2020) Proses ini berfokus pada pengembangan dimensi kognitif,
emosional, dan perilaku siswa. Ini bertujuan untuk menumbuhkan individu yang
memiliki integritas, empati, dan rasa tanggung jawab (Sakti et al., 2024).
Singkatnya, pendidikan karakter, terutama ketika berakar pada kebijaksanaan
lokal dan diperkuat oleh kepemimpinan dan keterlibatan masyarakat, adalah
dasar untuk membentuk siswa menjadi warga yang cerdas dan jujur secara
moral. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai budaya dan memberikan contoh
dunia nyata, sekolah dapat secara efektif memelihara ciri-ciri karakter positif
seperti kejujuran, toleransi, kerja sama, dan disiplin.

Profil Pelajar Pancasila menggambarkan ideal karakter yang diharapkan:
beriman, bertakwa, mandiri, kreatif, dan gotong royong, yang sesuai dengan
nilai-nilai kebangsaan dan global. Akan tetapi, ada kecenderungan bahwa PPK
dipandang hanya sebagai alat fungsional untuk kepentingan pasar kerja atau
pengembangan sumber daya manusia tanpa mengedepankan dimensi kebajikan
yang lebih mendalam. Evaluasi nilai PPK perlu mengedepankan pembentukan
warga negara yang beretika dan bermoral secara inklusif, serta kontribusi sosial
yang berdampak positif bagi masyarakat luas

SIMPULAN
Tujuan penelitian ini adalah melakukan analisis kritis terhadap penerapan
Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) di Indonesia melalui dimensi Ontologis,
Epistemologis, dan Aksiologis dalam kerangka filsafat ilmu. Hasil analisis
menemukan bahwa: Secara Ontologis, hakikat PPK adalah upaya internalisasi
disposisi moral dan etika yang bersifat fundamental, berakar pada nilai-nilai
Pancasila dan kearifan lokal (etnopedagogi). Ini mengukuhkan posisi PPK
sebagai fondasi integral dalam sistem pendidikan, bertujuan membentuk individu
yang utuh (berkarakter dan cerdas). Secara Epistemologis, penerapan PPK
menghadapi tantangan metodologis kritis dalam perolehan dan verifikasi
pengetahuan karakter. Pengukuran yang dominan bersifat kuantitatif dan berbasis
perilaku eksternal seringkali tidak mampu menangkap dimensi afektif dan
internalisasi nilai secara autentik. Hal ini menimbulkan inkonsistensi dalam
metodologi pengajaran dan penilaian di lapangan. Secara Aksiologis, nilai utama
PPK adalah pembentukan warga negara yang beretika, bermoral, dan memiliki
identitas nasional yang kuat, sejalan dengan visi Profil Pelajar Pancasila. Manfaat
PPK melampaui kepentingan fungsional dan berpusat pada penciptaan kontribusi
sosial-moral yang positif bagi masyarakat luas.
Diperlukan penguatan kerangka epistemologis PPK melalui pengembangan
metode penilaian kualitatif yang autentik dan konsisten, serta pelatihan guru yang

812



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814

berkelanjutan untuk mengintegrasikan karakter secara efektif dalam seluruh
aktivitas pembelajaran.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, 1., Hudayana, B., Kutanegara, P. M., & Indiyanto, A. (2019). Beyond
School Reach: Character Education in Three Schools in Yogyakarta,
Indonesia. Journal of Educational and Social Research, 9(3), 145-159.
https://doi.org/10.2478/jesr-2019-0032

Asror, M., Zainiyati, H. S., & Suryani, S. (2024). The Gusjigang Model for
Strengthening Local Wisdom-Based Character Education in Digital Era.
Journal of Education and Learning (EduLearn), 18(4), 1125-1133.
https://doi.org/10.11591/edulearn.v18i4.21039

Evagorou, M. (2024). Engaging Kindergarten Pre-Service Teachers in the Design and
Implementation of STEM Lessons. Frontiers in Education, 9.
https://doi.org/10.3389/feduc.2024.1277835

Gunada, I. W. A, Agung, A. A. G., Jampel, I. N., & Werang, B. R. (2024). “Panca
Sthiti Dharmaning Prabu”-the Concept of Educational Leadership-and Its
Relationship to Character Strengthening: A Phenomenological Study in
Hindu-Based Schools. International Journal of Learning, Teaching and
Educational Research, 23(8), 624—642. https://doi.org/10.26803/ijlter.23.8.32

Harun, H., Jaedun, A., Sudaryanti, S., & Manaf, A. (2020). Dimensions of Early
Childhood Character Education Based on Multicultural and Community
Local Wisdom. International Journal of Instruction, 13(2), 365-380.
https://doi.org/10.29333/iji.2020.13225a

Hendrawan, A., Berenschot, W., & Aspinall, E. (2021). Parties as Pay-off Seekers:
Pre-Electoral Coalitions in a Patronage Democracy. Electoral Studies, 69,
102238. https://doi.org/10.1016/j.electstud.2020.102238

Hidayat, O. T., Muhibbin, A., Prasetiyo, W. H., Setyadi, Y. B., Yanzi, H., Drupadi,
R., Johnstone, J. M., & Dewantara, J. A. (2020). Global Citizen Preparation:
Enhancing Early Childhood Education through Indonesian Local Wisdom.
Universal Journal of Educational Research, 8(10), 45454554,
https://doi.org/10.13189/ujer.2020.081023

Hidayati, N. A., Waluyo, H. J., Winarni, R., & Suyitno, S. (2020). Exploring the
Implementation of Local Wisdom-Based Character Education among
Indonesian Higher Education Students. International Journal of Instruction,
13(2), 179-198. https://doi.org/10.29333/iji.2020.13213a

Ling, Z., Na, J,, Yan-Li, S., & Sriyanto, J. (2020). School Culture and Professional
Development of School Teachers From Urban and Rural Areas in China.
Jurnal Cakrawala Pendidikan, 39(3), 609-619.
https://doi.org/10.21831/cp.v39i3.31580

813



2025. JOEAI (Journal of Education and Instruction) 8(6): 806-814

Muhammad, A., Suhaimi, S., Zulfikar, T., Sulaiman, S., & Masrizal, M. (2021).
Integration of Character Education Based on Local Culture Through Online
Learning in Madras Ahaliyah. Cypriot Journal of Educational Sciences,
16(6), 3293-3304. https://doi.org/10.18844/cjes.v16i6.6559

Muhtar, T., & Dallyono, R. (2020). Character Education from The Perspectives OF
Elementary School Physical Education Teachers. Jurnal Cakrawala
Pendidikan, 39(2), 395-408. https://doi.org/10.21831/cp.v39i2.30647

Nashuddin, N. (2020). Islamic Values and Sasak Local Wisdoms: The Pattern of
Educational Character at NW Selaparang Pesantren, Lombok. Ulumuna,
24(1), 155-182. https://doi.org/10.20414/ujis.v24i1.392

Ramlan, R., Iskandar, D., Permana, J., & Husin, M. R. (2023). Character Values of
Elementary School Education from the Perspective of Local Wisdom of
Sundanese Culture. Journal of Educational and Social Research, 13(3), 119.
https://doi.org/10.36941/jesr-2023-0062

Sakti, S. A., Endraswara, S., & Rohman, A. (2024). Revitalizing Local Wisdom
within Character Education Through Ethnopedagogy Apporach: A Case
Study on a Preschool in Yogyakarta. Heliyon, 10(10), e31370.
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e31370

Ulfah, A., & Purwanti, S. (2020). The Effectiveness of Thematic Textbook Based on
Local Wisdom on Cooperation Character of First Grade Students of Primary
School. Universal Journal of Educational Research, 8(7), 2996-3001.
https://doi.org/10.13189/ujer.2020.080728

Widana, I, W., Sumandya, I. W., & Citrawan, I. W. (2023). The Special Education
Teachers’ Ability to Develop an Integrated Learning Evaluation of Pancasila
Student Profiles Based on Local Wisdom for Special Needs Students in
Indonesia. Kasetsart Journal of Social Sciences, 44(2), 527-536.
https://doi.org/10.34044/j.kjss.2023.44.2.23

Winarni, S., & Rutan, R. (2020). Emphaty and Tolerance in Physical Education:
Cooperative Vs. Classical Learning. Jurnal Cakrawala Pendidikan, 39(2),
332-345. https://doi.org/10.21831/cp.v39i2.31851

814



