Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA)

Volume 8, Nomor 3, Mei — Juni 2025 m E

e-ISSN: 2598-4934

p-ISSN: 2621-119X IBA2KDPE
TJOUTRNA L.

DOI: https://doi.org/10.31539/kaganga.v8i3.15190
GARAP GENDANG OPOK KIJING KI SARTA KHAS KARAWANG

Asep Wadil, Gelar Seftiyana?
Universitas Negeri Semarang!,
Dinas Pariwisata dan Kebudayaan Kabupaten Karawang?
asepwadi2804@gmail.com!

ABSTRAK

Tujuan penelitian ini untuk mengungkap fungsi dan kedudukan ragam tepak gendang
Sunda opok kijing, yang di klaim sebagai salah satu ragam tepak gendang Sunda khas
Kabupaten Karawang. Metode penelitian ini menggunakan metode kualitatif Miles
Huberman dan menggandeng teori garap dari Rahayu Supanggah. Hasil penelitian
menunjukkan bahwasanya tepak gendang opok kijing memang merupakan tepak
gendang Sunda khas Kabupaten Karawang yang sering digunakan pada kesenian
wayang golek Sunda, atau topeng banjet sebagai bumbu pelengkap pada lagu-lagu
yang disajikan. Hasil dari kreasi dalam tepak gendang opok kijing seniman Karawang
yaitu Ki Sarta, mampu memberikan stimulus bagi para seniman Sunda di Jawa Barat
dalam hal kreativitas, dan dapat diaplikasikan pada berbagai jenis iringan musik
tradisional Sunda. Simpulan tepak gendang opok kijing/emprak kijing dapat
diaplikasikan dalam berbagai bentuk kesenian kontemporer di zaman sekarang, seperti
wayang golek Sunda, topeng banjet, serta musik dangdut pop Sunda yang memadukan
pola pencug jaipong. Tepak ini memiliki fungsi penting dalam struktur ritmik karena
mampu menghadirkan nuansa khas yang menambah semangat bagi nayaga, juru kawih,
dan penonton.

Kata Kunci: Gendang Sunda, Opok Kijing, Ragam Tepak, Sarta.

ABSTRACT
The purpose of this study is to reveal the function and position of the Sundanese opok
kijing drum variety, which is claimed as one of the Sundanese drum varieties typical of
Karawang Regency. This research method uses the Miles Huberman qualitative
method and incorporates the theory of work from Rahayu Supanggah. The results of
this study indicate that the opok kijing drum is indeed a Sundanese drum typical of
Karawang Regency which is often used in Sundanese wayang golek art, or banjet
masks as a complementary spice to the songs presented. The results of the creation of
the opok kijing drum by Karawang artist Ki Sarta, are able to provide stimulus for
Sundanese artists in West Java in terms of creativity, and can be applied to various
types of traditional Sundanese musical accompaniment. The conclusion of the tepak
gendang opok kijing/emprak kijing drum can be applied in various forms of
contemporary art in today's era, such as Sundanese wayang golek, banjet masks, and
Sundanese dangdut pop music that combines the pencug jaipong pattern. This tepak
has an important function in the rhythmic structure because it is able to present a

382


https://doi.org/10.31539/kaganga.v8i3.15190
mailto:asepwadi2804@gmail.com1

2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

distinctive nuance that adds enthusiasm to the nayaga, juru kawih, and the audience.

Keywords: Gendang Sunda, Opok Kijing, Ragam Tepak, Sarta.

PENDAHULUAN

Gamelan Sunda memiliki peran
penting dalam berbagai kesenian di
Jawa Barat diantaranya; wayang golek
Sunda, Jaipongan, kiliningan, topeng
banjet, dan lain sebagainya (Yulianti et
al., 2022). Dalam gamelan Sunda setiap
waditra memiliki peran pentingnya
masing-masing, diantaranya; sepasang
saron, peking, demung, bonang, rincik,
kenong, ketuk dan goong (Afryanto,
2022). Selain itu, ada beberapa alat
mandiri lainnya yaitu rebab merupakan
alat musik gesek yang berfungsi
sebagai amardawa lagu/pembawa lagu
(Permana, 2016). Gambang merupakan
alat musik pukul yang terbuat dari kayu
yang berfungsi sebagai pengiring pada
bagian sekar tandak dalam kakawen
atau nyandra dalang wayang golek
Sunda, sebagai pengatur ritme, dan
memberikan nuansa melodi dalam
tembang Sunda (Fauzi et al., 2024).
Begitu pun gendang yang memiliki
beragam fungsi, peran, dan kedudukan
dalam berbagai kesenian Sunda.

Gendang Sunda termasuk pada
jenis instrument membranophones
karena tata letak bunyinya yang berasal
dari kulit dengan cara di ditepuk
“ditepak” dan dipukul dengan panakol
khusus “panakol gendang” (Saepudin,
2015). Selain bunyi, kulit tersebut
berfungsi  sebagai wangkis atau
permukaan gendang, sedangkan kayu
“kuluwung” berfungsi sebagai badan
gendang. Secara bentuk, gendang
Sunda memiliki dua jenis bentuk
diantaranya; bentuk bengeut nyere, dan
bentuk siki bonteng. Dilansir dari buku
metode pembelajaran tepak gendang

383

jaipongan karya Asep Safudin; bentuk
gendang bengeut nyere mempunyai ciri
seperti lidi dengan jarak gedug dengan
keumpyang tidak terlalu jauh berbeda
lebarnya, dengan posisi beteung
kuluwung yang lurus bahkan hampir
datar. Sedangkan bentuk siki bonteng
mempunyai ciri keumpyang yang kecil
dan gedug yang besar, dengan beteung
kuluwung yang kembung menyerupai
buah ketimun (Saepudin, 2015).
Waditra gendang dalam kesenian
Sunda berfungsi sebagai pengatur
tempo, memberi ciri masuknya lagu,
pangkat lagu, pengatur berhentinya
lagu, dan sebagai aksentuasi dalam
sebuah  iringan  tertentu  dalam
mengikuti gerakan wayang atau
manusia (Crispa et al., 2021). Peran
Gendang Sunda sangatlah penting
dalam  berbagai kesenian Sunda
diantaranya; wayang golek Sunda,
pencak silat, jaipongan, kiliningan,
topeng banjet, benjang dan berbagai
kesenian Sunda lainnya (Darmadi,

2023).

Selain itu, dengan berbagai
kreativitas seniman Sunda zaman
sekarang, gendang Sunda  juga
merambah pada berbagai kesenian

modern dan non Sunda seperti; musik
etnik, mix dengan musik pop, campur
sari dan penggunaan gendang Sunda
dalam pakeliran wayang kulit Purwa
(Saepudin, 2019). Maka dari itu
gendang Sunda merupakan instrument
yang memiliki pengaruh besar dalam
kesenian Sunda, maupun berbagai
genre seni lain yang menggunakan
gendang Sunda sebagai representasi
kreatifnya.



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

Setiap pengendang atau pemain
gendang tentu memiliki interpretasi,
kewenangan, ciri khas sendiri dalam
memainkan  waditra  gendangnya
(Hanan, 2023), hal ini tercermin dari
ragam tepak yang dihasilkan dari
instrument  tersebut, dari mulai
responsibility ritmis, dan hasil bunyi
tertentu dalam sebuah iringan musik
atau aksennya. Setiap pengendang pada
dasarnya memiliki ciri khasnya masing-
masing, hal ini dimulai dari berbagai
pengendang periode lama atau
pengendang masa kini. Contohnya; H
Suwanda, Ki Sarta, Bah Rewok, dan
pengendang masa kini diantaranya;
Ade Rudiana, Ega Robot, Iki Boleng,
Iki Burok, Endang Endul dan banyak
lagi generasi masa kini yang memiliki
skill yang mumpuni dalam memainkan
gendang Sunda dari berbagai jenis
kesenian yang ditekuninya (Crispa et
al., 2021).

Berbicara pengendang periode
lama, tentu ada suatu nilai tersendiri
yang dihasilkannya contohnya Ki Sarta
yang menggeluti genre klasik dalam
iringan wayang golek Sunda yang pada
masa Ki Sarta dianggap sedikit
monoton, maka dari itu Ki Sarta
memodifikasi ragam tepak klasik biasa
di padukan dengan pola tepak pada
kesenian  jaipong  kiliningan  di
Kabupaten Karawang. Dengan adanya
kreativitas pada tepak gendangnya
tentu muncul juga kreativitas pada
tabuhan gamelannya agar menyatu dan
klop (Yulaeliah, 2022).

Kreasi ini disebut dengan opok
kijing yang terinspirasi dari bunyi pok-
pok-pok dan  jing-jing-jing pada
cangkang  kijing  yang saling
bertabrakan “emprak kijing” karena
alasan itu para nayaga pada saat itu
sepakat untuk menamai pola tepak

384

tersebut dengan nama opok kijing dan
nama opok kijing pun terkenal hingga
sekarang.

Tepak gendang opok kijing, di era
sekarang sudah banyak digunakan dan
dimodifikasi oleh para pengendang lain
di Jawa Barat. Hal ini menjadi suatu
keberkahan tersendiri dalam khasanah
kiliningan Sunda dan Iringan dalam
kesenian wayang golek Sunda yang
begitu atraktif dan variatif. Tetapi hal
yang paling wurgensi yaitu tidak
melupakan pola-pola yang telah ada

sejak lama, dengan cara
mendokumentasikan dan
menuliskannya secara ilmiah agar para
seniman muda kedepannya tidak
kehilangan arah dan tidak pula
kehilangan suatu bukti sejarah yang
sifatnya fundamental bagi

pembentukan karakter bangsa dan para
seniman muda dalam hal menghargai
suatu kreativitas para pendahulunya
yang kian lama telah menjadi budaya di
daerahnya (Muzakkir, 2021).

Selain itu, ini menjadi suatu
upaya pemertahanan/pelestarian
budaya Sunda melalui penerbitan
catatan historis terhadap salah satu
kesenian Sunda yang ada di Jawa Barat
sebagai bukti pengarsipan dan proses
perkembangannya dari zaman ke
zaman (Zahra et al., 2023). Karena itu
penelitian ini merujuk pada suatu
kreativitas seniman periode lama yang
telah ikut serta mencetuskan suatu pola
tertentu dalam suatu kesenian, di mana
ini merupakan suatu proses pelestarian
yang dilakukan secara tidak langsung
tanpa sadar, dan kreativitas tersebut
selalu hidup dan menjadi fondasi awal
bagi pola baru ataupun selanjutnya.



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

Penelitian ~ berjudul  Garap
Gendang Opok kijing Ki Sarta Khas
Kabupaten Karawang ini sangat
penting  karena  untuk  mengisi

kekurangan literasi dalam merujuk
salah satu kreativitas maestro gendang
Sunda dari Karawang (Wadi et al.,
2023) yaitu; Ki Sarta yang merupakan
salah satu orang yang mewakafkan
kreativitas serta pikirannya dalam
mewarnai  khasanah  dunia  seni
tradisional yaitu kiliningan Sunda dan
Wayang  Golek Sunda dengan
memberikan kontribusi nyata berupa
ragam tepak opok kijing yang saat ini
menjadi stimulus dalam hal kreativitas
bagi para seniman muda. Selain itu,
tepak opok kijing ini menjadi salah satu
identitas  budaya  daerah  yaitu
Kabupaten Karawang sendiri yang
menjadi asal mula tepak gendang ini.
Penelitian terdahulu  yang
membahas tentang kendang Sunda
tidaklah cukup banyak, di lihat secara
manual dengan dukungan aplikasi
Publish or Perish (PoP) terhitung dari
2015 s/d 2025 penelitian yang mengkaji
kendang Sunda hanya sebanyak dua
belas kajian di antaranya; Pertama
kajian yang ditulis oleh Crispa, dkk
(2021). Mengenai  pengadaptasian
tepak kendang Sunda Endang Ramdan,
di mana dalam tulisan ini sosok Endang
Ramdan mampu mengadaptasi pola-
pola tepak Kendang Sunda tentu tidak
terlepas dari insting dan nalurinya
dalam menyamakan pola ritmisnya
pada lagu Janger yang di aransemen
ulang oleh Group Tohpati. Kedua
kajian yang ditulis oleh Ela Yulaeliah
(2022), mengenai perkembangan dari
peran kendang Sunda dalam Tari
Bagong Kussuduardjo Bantul
Yogyakarta, fungsi dan kedudukan
kendang Sunda di sini yaitu untuk

385

memberikan aksen-aksen spontan yang
diberikan oleh para penari, tetapi
setelah itu iringan dilanjutkan dengan
kendang Jawa.

Ketiga kajian yang ditulis oleh
Riki Oktriyadi (2020), yang membahas
proses kreatif Mamat Rahmat dalam

Kendang Tari Sunda, yang
mengungkap  paradigma  Mamat
Rahmat dalam menempatkan pola

tepak tari yang dapat diselaraskan
dengan tarian. Hal ini tentu melalui
proses yang cukup panjang karena
sosok Mamat Rahmat merupakan salah
satu pengrawit sepuh yang ada
dilingkungan Institut Seni Budaya
Indonesia Bandung. Keempat kajian
yang ditulis oleh Asep Saepudin pada
tahun 2017, yang membahas tentang
penciptaan font damina tila untuk
penotasian kendang dan gamelan
Sunda, penulisan ini dilakukan untuk
memperkenalkan fools terbaru pada
proses penulisan notasi pentatonis pada
gamelan Sunda yang pada awal
mulanya menggunakan Font
Kepatihan, dan Kepatihan Pro.
Penelitian ini memiliki peluang
besar dalam mengisi kekosongan
penelitian mengenai instrumen dan
maestro seni tradisional, karena di
dalamnya memuat historical yang
dapat memperkuat sejarah mengenai
perjalanan suatu seni budaya yang ada
di provinsi Jawa Barat, tentu hal ini
dilakukan sesuai dengan UU Pemajuan
Kebudayaan No 5 Taun 2017.

METODE PENELITIAN

Penelitian menggunakan metode
kualitatif Miles dan Huberman.
Langkah pengumpulan data dengan
cara melakukan wawancara terhadap Ki
Sarta dan seniman terkait dan observasi
lapangan dilakukan pada saat adanya



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

pementasan di Karawang pada tanggal
17 Desember 2024. Observasi di
fokuskan pada pemetaan Ki Sarta
dalam memainkan ragam tepak opok
kijing/emprak  kijing, mulai dari
pangkat lagu, gelenyu, adeg-adeg,
tepak opok kijing, dan penutup atau
ngarayuda. Wawancara sama halnya di
fokuskan kepada sosok Ki Sarta yang
merupakan maestro pengendang Sunda
wayang golek yang juga merupakan
kreator dalam tepak gendang opok
kijing.

Analisis, penelitian juga
disesuaikan dengan konsep pada teori
garap dari Rahayu Supanggah di mana
terdapat enam prinsip teori garap
diantaranya; materi garap merupakan
materi yang dianalisis dalam artikel ini
yaitu tepak opok kijing, proses
pengaplikasian pada kiliningan wayang
golek Sunda, penggarap merupakan
orang yang melakukan suatu kreativitas
pada sebuah kesenian yaitu ki Sarta,
sarana garap merupakan alat yang

digunakan dalam melakukan
kreativitas, prabot garap merupakan
cara yang dilakukan pada saat
menggarap ragam tepak tersebut,

ketentuan garap merupakan suatu
tujuan atau visi misi seniman tersebut
dalam menggarap ragam tepak opok
kijing, dan pertimbangan garap
merupakan suatu kepantasan atau etika
dalam menggarap ragam tepak opok
kijing dalam iringan wayang golek
tanpa menghilangkan esensinya.

HASIL PENELITIAN

Tepak Gendang Opok Kijing
mulanya muncul dari hasil kreasi atau
inisiatif Ki Sarta, seorang pemain
Gendang dan almarhum Alm Mang
Tala, seorang pemain goong saat
mereka menampilkan sajian lagu

386

kiliningan. Inisiatif ini dimaksudkan
untuk meramaikan suasana panggung
agar tidak memperlihatkan kesan
monoton pada saat pertunjukan wayang
golek berlangsung. Saat itu, Ki Sarta
dan Alm Mang Tala sedang
perform/tampil dalam pertunjukan
wayang golek dengan dalang R.H
Tjetjep Supriadi pada tahun 1971.

Karena ritmisnya yang begitu
khas dan menggugah penonton atau
nayaga yang lain untuk bergerak
mengikuti  alunan  ritmis  yang
dipadukan dengan nada yang dihasilkan
oleh gamelan akhirnya R.H Tjetjep
Supriadi sebagai pimpinan
group/lingkung seni ketagihan dan
selalu meminta untuk menyelipkan
tabuhan opok kijing pada setiap lagu
yang disajikan. Nama Opok Kijing
terinspirasi dari bunyi atau suara tepak
gendang yang dihasilkan, yaitu pok-
pok-pok dan jing-jing-jing sehingga
para nayaga menyepakati nama
tersebut.

Di sisi lain, beberapa sumber juga
menyebutkan bahwa opok kijing juga
berasal dari suara emprak Kkijing,
binatang sejenis kerang. Pada zaman
dahulu, peternak  kijing  selalu
mengumpulkan cangkang kijing dalam
suatu wadah dan menghasilkan suara
pok-pok-pok kijing, Hal ini
merepresentasikan ~ bahwa  garap
gendang opok kijing yang dilakukan Ki
Sarta  dilakukan  dengan  cara
konvensional sesuai dengan zaman
ragam tepak itu diciptakan (Ponimin,
2022), yaitu; terinspirasi oleh suara
kerang yang berbunyi pokjing, dengan
tuyjuan untuk meramaikan situasi
dengan melipatgandakan pola tepak
jaipong kiliningan.



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

Gambar 01: Ki Sarta yang sedang di
Wawancara pada Saat Manggung
Sumber: Dokumentasi Disbudpar Karawang
2024

Metode praktiknya, tepak
gendang opok kijing digunakan dalam
tempo sawilet kendor. Secara garis
besar, tepak Gendang opok kijing
merupakan suara motif/gaya tepak
Gendang yang berirama cepat. Dalam
pola tepak gendang opok kijing,
waditra gendang memiliki  peran
sebagai komando perpindahan tabuhan
waditra yang lain. Pada struktur
garapnya, tepak gendang opok kijing
biasanya dimainkan setelah selesai satu
putaran lagu konvensional. Pengendang
akan membuat sukat atau jembatan
perpindahan tempo baru. Setelah itu,
pengendang akan memainkan tapak
gendang opok kijing hingga sajian lagu
selesai. Tepak gendang opok kijing
biasanya digunakan pada saat akhir
lagu karena memiliki irama energik.
Jika diuraikan, dalam suatu susunan

komposisi  musik, maka sajian
permainan gendang terdiri atas:
Pangkat/Awalan

0 0 0 0 31 1 3 |

387

Tiba goong (peralihan dari embat smoilet ke saiwilef satengah) NG

,.:
|3

|

S|
-

Gambar 02-03: Notasi Gamelan dan
Gendang Kiliningan
Sumber: Dokumen Pribadi, Transkriper Notasi
Gamelan Asep Wadi, Transkriper Gendang
Tresna Pamungkas 2025

Pangkat merupakan awalan
“introduction” pada sebuah lagu yang
berfungsi untuk memberikan aba-aba
dan ciri posisi apa yang akan ditabuh
oleh tim ansambel gamelan. Tabuhan
pangkat ini biasanya dilakukan oleh
pemain waditra saron satu/pancer atau
pemain waditra rebab karena selain
berfungsi  sebagai  amardawalagu
waditra rebab juga bisa berfungsi untuk
memberikan awalan pada sebuah lagu
(Saepudin, 2015).

Gelenyu

Notasi Gamelan

Eﬁ|5_5 111 55 44

Tepak Gelenyu r

| =D =D =D

7l

-

t i B t ‘ . =D met . |

Gambar 04-05: Tepak Gendang Gelenyu
Sumber : Dokumen Pribadi, Transkriper
Gamelan Asep Wadi, Gendang Tresna
Pamungkas 2025



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

Gelenyu sama halnya seperti
pangjadi yang merupakan suatu
gending macakal yang berfungsi untuk
menjadikan lagu, kadang kala ketika
pangkat dilakukan para nayaga, sinden,
dan alok kadang kala belum benar-
benar tahu lagu apa yang dimaksud oleh
pamancer untuk disajikan, maka dari itu
dibuatlah gelenyu sesuai dengan
kenongan dan goongan pada posisi lagu
tersebut. Seperti halnya gelenyu pada
lagu yang di tulis di atas merupakan
gelenyu pada posisi lagu senggot pada
tabuhan kiliningan Sunda (Ramlan,
2013).

Lagu

Gambar 06: Tepak Intipan pada Lagu
Sumber: Dokumentasi Pribadi, Transkriper
Gamelan Asep Wadi, Gendang Tresna
Pamungkas 2025

388

A

Gambar 07: Tepak Intipan pada Lagu
Sumber: Dokumentasi Pribadi, Transkriper
Gamelan Asep Wadi, Gendang Tresna
Pamungkas 2025

Lagu pada gamelan kiliningan
Sunda terbagi menjadi dua jenis yaitu
sekar ageung, sekar alit (Cook, 2001).
Sekar ageung merupakan lagu yang
sudah jadi dan memiliki bentuk
tersendiri secara posisinya dengan
kenongan dan goongan yang sudah di
tentukan, contohnya seperti; kastawa,
gunung  sari, kawitan,  bendra,
sungsang, dan lain sebagainya (Irawan
et al., 2014). Sedangkan sekar alit
merupakan lagu yang mewadahi embat
rerenggongan, sawilet, ataupun dua
wilet. Selain istilah sekar ageung dan
sekar alit, dalam kiliningan Sunda ada
istilah lain yaitu lagu jalan. Di mana
lagu jalan ini merupakan suatu lagu
yang disajikan oleh sinden dengan
pengulangan-pengulangan yang tidak
ditentukan, tergantung persetujuan para
nayaga. Lagu jalan ini biasanya tersaji
dalam pertunjukan wayang golek
konvensional, dalam gending lagu jalan
bisa juga tersaji ritmis gendang opok
kijing (Patria, 2016).



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

Interlude/Alok

e

R el
SIEEON ) NN

A Barwis Séatiadi

Gambar 08 : Alok Masuk
Sumber : Dokumentasi Disparbud

=

Karawang 2024
| 3 5 | 3 4 |
| 3 S )|
| 3 5 | 3 4 |
| 0 3324332 215451 2 I 02 3 TU |
NS ~_
Mun hirup, sewana-sewangan. Leypas-di—ng, sa- beung- kewt an
Tempa diperlambat NG

ee e e 3

| w- w- w-  w-

Gambar 09-10: Peralihan Embat Kiliningan
Sumber: Dokumen Pribadi, Transkriper
Gamelan Asep Wadi, Gendang Tresna

Pamungkas 2025

Interlude merupakan gending
yang berupa instrument yang berfungsi
sebagai gending jembatan dari satu
wilet menjadi satu wilet setengah/dua
wilet atau embat yang lain. Karena
pendek gending interlude biasanya
tidak di isi oleh Sinden, tetapi gending
interlude 1ini biasanya di isi oleh
alok/wiraswara (Liana et al., 2023).
Sesuai dengan namanya alok yang
berarti ngengklok, alok ini bertugas
untuk mengisi kekosongan yang terjadi

389

pada bagian kekosongan lagu, dan
kekosongan yang ada pada bagian
nyandra dalang atau kakawen dalang.

Sukat/Jembatan Peralihan Tempo

|:‘.\‘
LN
|=“‘
LH
|::\‘
3l
|=-“
b4

2
3

=
2|
=)
=
al
4
=1
oy
7
.

g

=
e
<l

3

o
S
2
o
<

.
»
H
®
H
3
3
®
3
.
H

5
<
=
o
S
2
=
<

NG

FP PP

P PP ‘

uﬁ‘

PP PP

or oW

W o- - | 0
Gambar 11-12 : Tepak Mincid dua wilet
untuk peralihan ke Opok Kijing
Sumber : Dokumentasi Pribadi, Transkriper
Gendang Tresna Pamungkas 2025

TS

Tepak Gendang Opok Kijing

Gambar 13&14 : Ki Sarta Sedang
Melakukan Tepak Opok Kijing
Sumber : Dokumentasi Disparbud Karawang
2024



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

Tepak Opok kijing N J— J— J— J— J— I —_
. = ; ; ; ; T
PF PP ee pe PP BP vv_ﬁﬁ pe pp pe Pp PR PP PP PP | ) Y. ) Y. . Y. r 7 |
IWw om 9w om | Gw oW awm om |

NG
N I — — —
o ; ;- ; ; ; i |
Vo s g i | g mn mm o | -, = . o |
W 0w Ww  om | W@ 0@ oW 0w |
T T Y N I ST ST i
_ _ _ - _ - _ _ t t - t . W - . |
R T R T T
WHW 0B WY D@D | FEW DPD O EF DGO N
NG e E £ . L |
_ _ _ - _ _ '] 1 D [} tt |
o PP PP P pp PP b P P oo »
T T I Y ) |
T+ w+ x| vt x |
Gambar 15-16 : Tepak Opok Kijing G
Sumber : Transkriper Tresna Pamungkas 2025 ) . . ; i o
D ﬁ D

Akhiran

Gambar 18&19 : Tepak Ngarayuda
(Ngereunkeun dina Iringan Wayang Golek
Sunda)

Sumber: Transkriper Tresna Pamungkas
2025

Keterangan pada Notasi

Ket
- : i : Nada Rendah
P Ping SeRcan
1 : Nada Sedang
: Pon
P g
Gambar 17 : Ki Sarta Ngereunkeun Lagu . Pak 5 : Nada Tinggi
Sumber : Dokumentasi Gelar Seftiyana
Disparbud 2025 X Peung T :Ritmis setengah
Tun —_
Tepa kj”“ "‘y"u‘“i o - o - o 5 4 & : Ritmis Seperempat
RN SO SR U U T SN S Ti
-t ] -t ] t ] t . ‘ T ng -, o
: Ritmis Seperdelapan
N D Dong
B . - ;- » A <. ‘ ] : Nada Kosong
S A ' Det
N Kenong . : Nada Panjang

NG : GOOl'lg ( : Goongan

Gambar 20 & 21 : Keterangan Notasi
Gamelan dan Kendang
Sumber : Dokumen Pribadi 2025

390



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

Sesuai dengan yang dikatakan di
atas akhiran pada lagu juga di akhir oleh
waditra gendang yang menjadi patokan
tersendiri  bagi  seluruh  nayaga
(Sekunderiawan et al., 2022a). Tradisi
ngereunkeun atau mengakhiri dalam
iringan wayang golek terbagi menjadi
dua bagian ada yang disebut dengan
tepak ngereunkeun dan ada juga tepak
ngarayuda yang sering digunakan
dalam iringan wayang golek Sunda
sebagai jembatan untuk dalang dalam
melakukan kakawen setelah lagu
tersebut selesai.

PEMBAHASAN

Garap gendang opok kijing Ki
Sarta jika di sesuaikan dengan teori dari
Rahayu Supanggah tentu meliputi;
Pertama. materi garap yang di
dalamnya terdapat pengadopsian ritmis
dari  kesenian Jaipongan namun
diperhalus dan di kreasikan ulang
menjadi tepakkan yang sesuai dengan
gaya ritmis iringan karawitan Sunda
yang sekarang di sebut opok kijing.
Kedua. Penggarap ragam tepak ini
yaitu Ki Sarta sendiri yang merupakan
seniman asal Kabupaten Karawang
yang berumur lebih dari 60 tahun.
selain Ki Sarta, yang membantu
mengkreasikan ragam tepak opok kijing
yaitu; Alm Mang Tala yang merupakan
seorang nayaga yang memainkan alat
musik Goong. karena dalam opok kijing
kadang kala instrument goong juga ikut
dikreasikan agar lebih klop dengan
gendangnya. Ketiga. Sarana Garap
merujuk pada ragam tepak gendang
Sunda dalam kiliningan wayang golek
Sunda yang direpresentasikan pada
bagian notasi alat musik gendang yang
di aplikasikan pada wanda kiliningan
wayang.

391

Keempat. Prabot Garap
merupakan teknik menggarap opok
kijing yang di kemas atau diaplikasikan
untuk mewadahi berbagai lagu jalan
dengan pengulangan-pengulangannya.
Kelima. Ketentuan Garap merupakan
tujuan di mana Ki Sarta pada mulanya
menggarap ragam tepak opok kijing
karena situasi yang membosankan,
tetapi seiring berjalannya waktu tepak
opok kijing ini menjadi suatu kebiasaan,
bahkan harus selalu hadir dalam
melengkapi iringan kiliningan wayang
golek Sunda atau iringan lainnya.
Keenam. Pertimbangan Garap di sini
yaitu Ki Sarta mampu mengadopsi
ragam tepak dari jaipongan untuk di
aplikasikan pada tepak kiliningan tanpa
menghilangkan esensi aslinya
(Christiana, 2023). Sosok Ki Sarta
begitu sukses karena esensi kiliningan
klasik masih terasa bahkan menjadi
model baru yang di sebut opok kijing,
tentu aksen-aksen yang diambil dari
jaipongan ini terasa tidak tampak,
bahkan samar, malah menjadi sangat
khas karena dapat mampu memberikan
stimulus bagi para Nayaga, Dalang,
maupun penonton.

Garap gendang opok kijing Ki
Sarta merupakan suatu pendobrak
terobosan dalam hal berkarya, karena
kreativitas ki Sarta mampu memberikan
stimulus pada seniman yang lain yang
juga terinfluence dengan adanya tepak
gendang opok kijing (Sucitra, 2023).
Dengan adanya semangat tersebut
dapat melahirkan beberapa karya
ilmiah yang bersinergi dengan kendang
Sunda seperti halnya; penelitian tentang
Adaptasi tepak kendang Sunda Endang
Ramdan dalam lagu Janger arranger
Tohpati, tentu hal ini tidak akan pernah
terjadi tanpa semangat berkarya para
pendahulunya, karena sosok seniman



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

sejati bukan hanya di apresiasi,
melainkan melakukan apresiasi
sebanyak-banyaknya terhadap karya
apapun. Ragam tepak opok kijing
merupakan salah satu referensi pada
beberapa tepak di era sekarang, karena
ragam tepak ini diambil dari pola tepak
jaipong kiliningan Karawang, yang di
zaman sekarang pola-pola tepak
jaipongan yang memiliki beragam
aksen ini dipergunakan dalam berbagai
genre seni musik, seperti campur sari,
pop Sunda, musik etnik, dan lainnya
(Saepudin, 2021).

Garap gendang opok kijing,
merupakan suatu hal terbaru dalam
mengisi kekosangan gap penelitian
pada suatu ragam tepak. Meski
eksistensinya telah lama hadir, namun
bagian ragam tepak opok kijing tidak
pernah di bahas dalam suatu penelitian
secara menyeluruh karena dapat
diketahui bahwa opok kijing ini
merupakan suatu bagian integral dalam
permainan kendang Sunda. Tetapi yang
unik di sini tepak opok kijing hadir di
tengah-tengah sajian lagu sebagai
model tepak iringan yang di dalamnya

terdapat  beberapa aksen  seperti
ngagoongkeun.
Selain itu, opok kijing juga

memiliki model ritmis dan beatnya
tersendiri, juga dapat memberikan
suatu penekanan, dan aksen-aksen yang
khas. Tetapi dapat di diingat kembali,
ragam tepak opok kijing merupakan
suatu fools / alat penunjang dalam
formula pengemasan garap kendang
Sunda secara utuh, karena tolak ukur
kepantasan suatu lagu kiliningan dalam
karawitan Sunda, salah satunya dapat di
ukur dari proses perjalanan
pengendangnya dalam
memformulasikan suatu pola dan tidak
meninggalkan suatu makna pada esensi

392

lagu yang di bawakan (Sekunderiawan
et al., 2022).

SIMPULAN

Tepak Gendang Opok Kijing
merupakan hasil murni dari karya
seniman Kabupaten Karawang, yang
dikreasikan ulang dalam  musik
kiliningan wayang golek Sunda oleh Ki
Sarta dan Alm Mang Tala di Karawang.
Tepak gendang opok kijing juga
menjadi salah satu stimulus bagi para
penonton dan nayaga agar kembali
bersemangat dalam menyelesaikan
pertunjukannya dengan hati yang
gembira. Garap opok kijing Ki Sarta
tentu menjadi modal awal bagi para
seniman muda dalam berkreasi dan
mengembangkan ragam tepak yang
baru. Hal ini tentu merepresentasikan
bahwasanya ragam tepak gendang opok
kijing merupakan salah satu identitas
dari sekian banyak kesenian dan pola-
pola seni yang lain yang terlahir dan
berkembang di Kabupaten Karawang.

Tulisan dengan judul Garap
Tepak Gendang Opok Kijing Ki Sarta
Khas Kabupaten Karawang ini menjadi
salah satu dari bukti perjalanan historis
yang dapat mengingatkan para generasi
muda atau seniman muda dalam
berkesenian atau menggunakan tepak
gendang opok kijing kreasi maestro
gendang ki Sarta. Selain itu, penelitian
ini diharapkan mampu menjadi rujukan
dan semangat baru bagi para peneliti
generasi selanjutnya, karena penelitian
berbasis kebudayaan khususnya Seni
Budaya Sunda sangatlah kurang dan
perlu di kemukakan, dikembangkan,
dan ditelaah ulang oleh para generasi
mendatang.



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

DAFTAR PUSTAKA

Afryanto, S. (2022). Membumikan
Pendidikan ~ Karakter =~ Melalui
Pembelajaran  Seni  Gamelan
Sunda. Seminar Nasional Institut
Kesenian Jakarta (IKJ), 1.
https://doi.org/10.52969/semnasik]j
vl1il.39

Christiana, W., & Adi, L. K. K. (2023).
Garap Kotekan Gamelan Bali:
Ngempat Dan Neluin. Prosiding

Lembaga Penelitian dan
Pengabdian Kepada Masyarakat
ISBI Bandung.

https://doi.org/10.26742/pib.v0i0.
3167

Cook, S. (2001). The Song is the Thing:
Patokan, Alur Lagu, and the
Impact of the Female Vocal Soloist
on Sundanese Instrumental Music.
Contemporary Theatre Review.
11(1). 67-97.

Crispa, M. P., Setiaji, D., & Husen, W.
R. (2021). Adaptasi Tepak
Kendang Sunda Endang Ramdan
Dalam Lagu Janger Aransemen
Tohpati.  Magelaran:  Jurnal
Pendidikan Seni, 4(1), 106—-115.
https://doi.org/10.35568/magelara
n.v4il.1489

Darmadi, D., & Precillia, M. (2023).
Pertunjukan Seni Benjang Anak
sebagai  Edukasi Membangun
Karakter Anak-anak Desa
Ciporeat. JADECS Jurnal of Art,
Design, Art Education & Culture
Studies, 8(2), 116-126.
https://journal2.um.ac.id/index.ph
p/dart/article/download/44830/122
70

Fauzi, C. N, Setiaji, D., & Apriani, A.

(2024). Analisis Pola Iringan
Gambang dalam Kesenian
Tembang Sunda

Pagerageungan. Misterius:

393

Publikasi Ilmu Seni Dan Desain
Komunikasi  Visual., 1(4), 194—
210.
https://doi.org/10.62383/misterius.
v1i4.483

Hanan, L., & Pambayun, W. T. (2023).
Gadhon Salin Swara: Interpretasi
Gamelan Gadhon. Keteg: Jurnal
Pengetahuan,  Pemikiran  Dan
Kajian Tentang Bunyi, 23(2), 237—
250.
https://doi.org/10.33153/keteg.v23
12.5991

Irawan, E., Soedarsono, R. M., &
Simatupang, G. R. L. L. (2014).
Karakter Musikal Lagu Gedé
Kepesindenan Karawitan Sunda.
Resital: Jurnal Seni Pertunjukan,
15(1), 18-31.
https://doi.org/10.2482 1 /resital.v1
5il1.797

Liana, M., Yanuartuti, S., & Sabri, L.
(2023). Proses Kreativitas Yus
Wiradiredja Dalam
Mengaransemen Pupuh Magatru
Raehan. Journal of Syntax Literate,
8(6).
https://doi.org/10.36418/syntax-
literate.v8i6.12582

Miles, M.B, Huberman, AM, &
Saldana, J. (2014). Qualitative
Data  Analysis, A  Methods
Sourcebook, Edition 3. Sage
Publications. USA. Terjemahan
Tjetjep Rohindi Rohidi, UlI-Press.
Jakarta

Muzakkir, M. (2021). Pendekatan
Etnopedagogi  Sebagai Media
Pelestarian Kearifan
Lokal. JURNAL HURRIAH:

Jurnal Evaluasi Pendidikan Dan
Penelitian, 2(2), 28-39.
https://doi.org/10.56806/ih.v2i2.1
6



https://doi.org/10.52969/semnasikj.v1i1.39
https://doi.org/10.52969/semnasikj.v1i1.39
https://doi.org/10.26742/pib.v0i0.3167
https://doi.org/10.26742/pib.v0i0.3167
https://doi.org/10.35568/magelaran.v4i1.1489
https://doi.org/10.35568/magelaran.v4i1.1489
https://journal2.um.ac.id/index.php/dart/article/download/44830/12270
https://journal2.um.ac.id/index.php/dart/article/download/44830/12270
https://journal2.um.ac.id/index.php/dart/article/download/44830/12270
https://doi.org/10.62383/misterius.v1i4.483
https://doi.org/10.62383/misterius.v1i4.483
https://doi.org/10.33153/keteg.v23i2.5991
https://doi.org/10.33153/keteg.v23i2.5991
https://doi.org/10.24821/resital.v15i1.797
https://doi.org/10.24821/resital.v15i1.797
https://doi.org/10.36418/syntax-literate.v8i6.12582
https://doi.org/10.36418/syntax-literate.v8i6.12582
https://doi.org/10.56806/jh.v2i2.16
https://doi.org/10.56806/jh.v2i2.16

2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

Patria, D. (2016). Lirik Kawih
Kliningan Gamelan Klasik Cicih
Cangkurileung (Tilikan Struktural,
Semiotik, dan Etnopedagogik).
Lokabasa, 7(1), 13-25.
https://doi.org/10.17509/j1b.v7i1.3
392

Permana, R. (2016). Dasar-Dasar
Belajar Rebab Sunda. JPKS
(Jurnal Pendidikan Dan Kajian
Seni), 1(1).
https://dx.doi.org/10.30870/jpks.v
1i1.855

Ponimin, P. (2022). Penciptaan Seni
Berbasis Potensi Lokal sebagai
Penguat Eksistensi Artistik
Kenusantaraan Era Global: Studi
Kasus Penciptaan Seni Kriya. In:
Pidato Pengukuhan Jabatan Guru
Besar, 11 Agustus 2022,
Universitas ~ Negeri ~ Malang.
https://repository.um.ac.id/2474/

Ramlan, L. (2013). Jaipongan: Genre
Tari  Generasi Ketiga dalam
Perkembangan Seni Pertunjukan
Tari Sunda. Resital: Jurnal Seni
Pertunjukan, 14(1). 41-55.
https://journal.isi.ac.id/index.php/r
esital/article/download/394/33

Saepudin, A. (2015). Laras, Surupan,
dan Patet dalam Praktik Menabuh
Gamelan Salendro. Resital: Jurnal
Seni Pertunjukan, 16(1), 52—64.
https://doi.org/10.24821/resital.v1
6i1.1274

Saepudin, A. (2015). Metode
Pembelajaran  Tepak Kendang
Jaipongan. BP ISI Yogyakarta

Saepudin, A. (2019). Kendang Jaipong
Dalam Iringan Pakeliran Wayang
Kulit di Sanggar Warga Laras
Pimpinan Seno Nugroho
Yogyakarta, Indonesia. Paraguna:
Jurnal Ilmu Pengetahuan,
Pemikiran, dan Kajian Tentang

394

Seni  Karawitan. 6(1), 32-52.
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/
paraguna

Saepudin, A. S., & Yulaeliah, E.
(2021). Tepak Kendang Jaipong
dalam Kesenian
Campursari. Panggung, 31(2).
https://doi.org/10.26742/panggung
.v31i2.1544

Sekunderiawan, M. R., Karwati, U., &
Kurdita, E. (2022). Tepak Kendang
Seni Topeng Benjang di Sanggar
Rengkak Katineung Ujungberung
Bandung. SWARA: Jurnal
Antologi Pendidikan Musik. 3(1),
103-114.
https://doi.org/10.17509/swara.v3i
1.55364

Sucitra, I. G. A. (2023) Metamorfosa
Daya Hidup — Hajriansyah. TAT
Art  Space, Denpasar, Bali.
https://digilib.isi.ac.id/16699/

Wadi, A., Nalan, A. S., & Afryanto, S.

(2022). R.H Tjetjep Supriadi
Dalang Kondang dari
Karawang. Paraguna, 9(1), 95—

107.
https://doi.org/10.26742/paraguna.
v9i1.2099

Yulaeliah, Ela (2022) Perkembangan
dan Peran Kendang Sunda di Pusat
Latihan Tari Bagong Kussudiardja
Desa Kembaran Bantul
Yogyakarta. Tamumatra: Jurnal
Seni Pertunjukan, 4(2). 69-84.
https://digilib.isi.ac.id/14049/

Yulianti, D., Soedarmo, U. R., &
Sondarika, W. (2022). Nilai-Nilai
Kearifan Lokal Kesenian
Kiliningan Di Desa Hegarmanah
Kecamatan Cidolog Kabupaten

Ciamis (2015-2020). J-KIP
(Jurnal Keguruan Dan Illmu
Pendidikan),  3(1), 111-122.


https://doi.org/10.17509/jlb.v7i1.3392
https://doi.org/10.17509/jlb.v7i1.3392
https://dx.doi.org/10.30870/jpks.v1i1.855
https://dx.doi.org/10.30870/jpks.v1i1.855
https://repository.um.ac.id/2474/
https://journal.isi.ac.id/index.php/resital/article/download/394/33
https://journal.isi.ac.id/index.php/resital/article/download/394/33
https://doi.org/10.24821/resital.v16i1.1274
https://doi.org/10.24821/resital.v16i1.1274
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna
https://doi.org/10.26742/panggung.v31i2.1544
https://doi.org/10.26742/panggung.v31i2.1544
https://doi.org/10.17509/swara.v3i1.55364
https://doi.org/10.17509/swara.v3i1.55364
https://digilib.isi.ac.id/16699/
https://doi.org/10.26742/paraguna.v9i1.2099
https://doi.org/10.26742/paraguna.v9i1.2099
https://digilib.isi.ac.id/14049/

2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(3): 382-395

https://dx.doi.org/10.25157/;-
kip.v3il.7003

Zahra, A. Z. 1. S., Pristiati, T. ., &
Gusanti, Y. . (2023). Kreativitas
Kos Atos dalam Mempertahankan
Musik  Keroncong di  Kota
Malang. Journal of Language
Literature and Arts, 3(4), 490-502.
https://doi.org/10.17977/um064v3
142023p490-502

395


https://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v3i1.7003
https://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v3i1.7003
https://doi.org/10.17977/um064v3i42023p490-502
https://doi.org/10.17977/um064v3i42023p490-502

