Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA)

Volume 8, Nomor 5, September-Oktober 2025 m E
e-ISSN: 2598-4934

p-ISSN: 2621-119X IDM2KDPE

DOI: https://doi.org/10.31539/3kqmtp64

PERAN KLENTENG KYAI JANGKAR DI SAM POO KONG
SEBAGAI DESTINASI WISATA RELIGI
DALAM MENINGKATKAN TOLERANSI KERUKUNAN ANTAR UMAT

Naila Putri Anggraini', Sabrina Aulia Luthfiani?, Faisal Yusuf
Universitas Semarang!>?
naylapt5336h@gmail.com’

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji peran Klenteng Kyai Jangkar di kompleks
Sam Poo Kong, Semarang, sebagai destinasi wisata religi dalam memperkuat
toleransi dan kerukunan antarumat beragama. Penelitian menggunakan metode
kualitatif dengan teknik wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan
dokumentasi lapangan, serta analisis naratif terhadap simbolisme sejarah klenteng.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Klenteng Kyai Jangkar berfungsi tidak hanya
sebagai tempat ibadah umat Tionghoa, tetapi juga sebagai ruang publik
multikultural yang terbuka bagi masyarakat lintas agama. Aktivitas wisata religi,
seperti perayaan, ziarah, dan edukasi sejarah, terbukti mendorong dialog
antaragama, meminimalkan prasangka, dan memperkuat moderasi beragama.
Simbol pusaka jangkar dan narasi Laksamana Cheng Ho menjadi media edukatif
yang merefleksikan nilai persahabatan, akulturasi, dan perdamaian. Simpulan
penelitian menegaskan bahwa Klenteng Kyai Jangkar berperan strategis sebagai
pusat wisata religi, pelestarian budaya, dan penguatan toleransi sosial di Semarang,
serta menjadi contoh praktik moderasi beragama di Indonesia.

Kata Kunci: Kerukunan, Klenteng Kyai Jangkar, Moderasi Beragama, Toleransi,
Wisata Religi.

ABSTRACT

This study aims to examine the role of Kyai Jangkar Temple within the Sam Poo
Kong complex, Semarang, as a religious tourism destination in strengthening
tolerance and interfaith harmony. The research employed a qualitative method
through in-depth interviews, participatory observation, and field documentation,
combined with narrative analysis of the temple’s historical symbolism. The findings
indicate that Kyai Jangkar Temple functions not only as a place of worship for the
Chinese community but also as a multicultural public space open to people of
diverse faiths. Religious tourism activities such as festivals, pilgrimages, and
historical education have fostered interreligious dialogue, reduced prejudice, and
promoted religious moderation. The symbolic anchor relic and the narrative of
Admiral Cheng Ho serve as educational media reflecting values of friendship,
acculturation, and peace. The study concludes that Kyai Jangkar Temple plays a
strategic role as a center of religious tourism, cultural preservation, and social
tolerance in Semarang, serving as a model of religious moderation in Indonesia.

Keywords: Harmony, Kyai Jangkar Temple, Religious Moderation, Religious
Tourism, Tolerance.

700


https://doi.org/10.31539/3kqmtp64
mailto:naylapt5336h@gmail.com1

2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(5): 700-707

PENDAHULUAN

Indonesia dikenal sebagai negara
yang kaya akan keragaman budaya,
agama, dan etnis. Dalam konteks ini,
upaya menjaga toleransi dan kerukunan
antarumat beragama menjadi sangat
penting untuk menciptakan kehidupan
masyarakat yang harmonis. Salah satu
sarana yang dapat dimanfaatkan untuk
memperkuat nilai-nilai toleransi adalah
destinasi wisata religi, yang tidak hanya
berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi
juga sebagai ruang interaksi sosial dan
budaya lintas komunitas.

Sejumlah penelitian sebelumnya
telah menyoroti hubungan wisata religi
dengan toleransi sosial. Rahmawati
(2022) menemukan bahwa wisata religi
di Masjid Menara Kudus berkontribusi
pada dialog lintas budaya antara
masyarakat Jawa dan komunitas Muslim
Tionghoa, sehingga memperkuat sikap
saling menghargai. Setyawan dan Lestari
(2023) menunjukkan bahwa perayaan
Imlek di Klenteng Tay Kak Sie
Semarang tidak hanya menjadi ajang
ritual keagamaan, tetapi juga sarana
akulturasi budaya serta  promosi
pariwisata berbasis moderasi beragama.
Sementara  itu,  Nuraini  (2021)
mengungkapkan bahwa wisata religi di
Candi Borobudur berperan dalam
memperkuat pemahaman lintas iman
melalui kegiatan ziarah, ritual, dan
edukasi sejarah. Ketiga penelitian
tersebut menegaskan peran wisata religi
dalam mengurangi prasangka sosial dan
membangun pemahaman lintas budaya,
namun belum secara spesifik mengkaji
fungsi klenteng sebagai ruang publik
multikultural yang terbuka bagi semua
umat.

Berdasarkan data dari Dinas
Kependudukan dan Catatan Sipil Kota
Semarang, jumlah umat Konghucu di
Kecamatan Semarang Tengah tercatat
sekitar 49 jiwa. Data ini menunjukkan
bahwa komunitas pemeluk agama

701

Konghucu di Semarang relatif kecil
dibandingkan dengan agama lain seperti
Islam, Katolik, dan Buddha.

Selain itu, Kementerian Agama
melalui Bidang Bimas Khonghucu juga
aktif membina umat Konghucu di
berbagai daerah, termasuk Jawa Tengah,
dengan fokus pada pendidikan agama,
validasi data kependudukan, dan
peningkatan  kualitas rohaniawan
Khonghucu. Di Semarang, terdapat
upaya pendirian Sekolah Tinggi Agama
Khonghucu (STAKONG) yang
berlokasi di Yayasan Xin Ru Lin,
sebagai  pusat  pendidikan  dan
pengembangan agama Konghucu di
wilayah tersebut. Secara historis dan
kultural, umat Konghucu di Semarang
juga terkait erat dengan keberadaan
klenteng-klenteng seperti Sam Poo Kong
dan Kyai Jangkar, yang menjadi pusat
ibadah sekaligus destinasi wisata religi
yang mendukung kerukunan antarumat
beragama di kota ini.

Klenteng Kyai Jangkar, yang
merupakan bagian dari  kompleks
Klenteng Sam Poo Kong di Semarang,
Jawa Tengah, menjadi contoh nyata
destinasi wisata religi yang berperan
dalam  membangun toleransi dan
kerukunan antarumat beragama.
Klenteng ini memiliki nilai sejarah yang
tinggi, mengingat keterkaitannya dengan
Laksamana Cheng Ho, tokoh Tionghoa
Muslim yang dikenal membawa misi
damai dan persahabatan ke Nusantara.
Keberadaan pusaka jangkar di klenteng
ini menjadi simbol persinggungan
budaya dan sejarah antara masyarakat
Tionghoa dan Jawa.

Wisata religi adalah jenis wisata
yang bertuyjuan untuk memenuhi
kebutuhan rohani dan memperkuat iman
seseorang dengan mengunjungi tempat-
tempat yang memiliki makna khusus
bagi umat beragama, seperti tempat
ibadah, makam wali, atau situs sejarah
keagamaan. Selain sebagai tempat



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(5): 700-707

ibadah bagi komunitas Tionghoa,
Klenteng Kyai Jangkar juga terbuka bagi
masyarakat umum dari berbagai latar
belakang agama dan budaya. Aktivitas
wisata religi yang berlangsung di
klenteng ini, seperti perayaan, ziarah,
dan edukasi sejarah, menjadi wadah
pertemuan dan dialog lintas budaya. Hal
ini mendorong terciptanya suasana
saling menghargai, memperkuat
moderasi beragama, serta memupuk
kerukunan di tengah  masyarakat

multikultural.
Klenteng adalah tempat ibadah
bagi penganut agama Konghucu,

Taoisme, dan Buddha yang banyak
ditemukan di komunitas Tionghoa,
khususnya di Indonesia dan negara-
negara Asia lainnya. Secara harfiah, kata
"klenteng" berasal dari bahasa Hokkian
yang berarti "kuil" atau "tempat suci.”
Klenteng berfungsi sebagai pusat
kegiatan keagamaan dan sosial, di mana
umat melakukan ritual, sembahyang, dan
perayaan hari-hari besar keagamaan.
Selain sebagai tempat ibadah, klenteng
juga sering menjadi pusat pelestarian
budaya dan tradisi Tionghoa, termasuk
seni, musik, dan festival.

Arsitektur  klenteng  biasanya
mencerminkan perpaduan unsur
Tionghoa klasik dengan ornamen khas
seperti atap melengkung, patung dewa-
dewi, dan lukisan mitologis. Klenteng
tidak hanya berperan dalam aspek
spiritual, tetapi juga sebagai simbol
identitas budaya dan sarana mempererat
hubungan  sosial  antarwarga  di
komunitasnya. Di Indonesia, klenteng
seringkali juga menjadi destinasi wisata
religi yang menarik pengunjung dari
berbagai latar belakang, sehingga
berperan dalam memperkuat toleransi
dan kerukunan antarumat beragama.

Klenteng Sam Poo Kong adalah
sebuah kelenteng bersejarah  yang
terletak di Semarang, Jawa Tengah, yang
berkaitan erat dengan kedatangan

702

Laksamana Cheng Ho (Zheng He) ke
wilayah tersebut pada awal abad ke-15.
Nama "Sam Poo Kong" sendiri berasal
dari dialek Hokkian yang berarti "gua
San Bao," merujuk pada nama lain
Laksamana Cheng Ho, yaitu Ma San Bao.

Asal mula klenteng ini bermula
ketika armada Cheng Ho merapat di
pantai Simongan, Semarang, karena juru
mudi kapalnya, Wang Jing Hong, jatuh
sakit. Sebuah gua batu di daerah tersebut
digunakan sebagai tempat beristirahat
dan pengobatan. Setelah kejadian
tersebut, Wang Jing Hong dan anak
buahnya menetap di sekitar gua,
mengembangkan pertanian dan
perdagangan, serta berbaur dengan
penduduk lokal. Sebagai penghormatan,
Wang mendirikan patung Cheng Ho di
gua tersebut, yang kemudian menjadi
cikal bakal pembangunan Klenteng Sam
Poo Kong.

Klenteng ini tidak hanya berfungsi
sebagai tempat ibadah bagi komunitas
Tionghoa, tetapi juga menjadi situs
penting yang mencerminkan akulturasi
budaya dan agama di Indonesia.
Kompleks klenteng terdiri dari beberapa
bangunan pemujaan, termasuk tempat
pemujaan Dewa Bumi (Tho Tee Kong),
makam Kyai Juru Mudi (Wang Jing
Hong), dan klenteng wutama yang
memuat patung Laksamana Cheng Ho.

Selain sebagai tempat sembahyang,
Klenteng Sam Poo Kong juga menjadi
destinasi wisata religi yang populer,
menarik pengunjung dari berbagai latar
belakang untuk belajar sejarah, budaya
Tionghoa, serta nilai-nilai toleransi dan

kerukunan antarumat beragama.
Klenteng ini juga menjadi pusat
perayaan Tahun Baru Imlek dan

berbagai kegiatan budaya lainnya.
Seiring waktu, klenteng ini mengalami
beberapa kali renovasi dan revitalisasi,
termasuk perbaikan besar pada awal
2000-an untuk memperingati 600 tahun
kedatangan Cheng Ho ke Pulau Jawa,



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(5): 700-707

sehingga kini menjadi salah satu ikon
budaya dan wisata penting di Semarang.

Novelty penelitian ini terletak
pada fokusnya terhadap Klenteng Kyai
Jangkar di kompleks Sam Poo Kong
Semarang, yang unik karena memiliki
simbol pusaka jangkar serta
keterkaitannya dengan narasi sejarah
Laksamana Cheng Ho, seorang tokoh
Muslim Tionghoa yang membawa misi
perdamaian. Kebaruan penelitian ini
adalah mengungkap bagaimana simbol
sejarah, narasi akulturasi, dan aktivitas
wisata religi di klenteng tersebut
berperan simultan dalam memperkuat
moderasi beragama dan menciptakan
ruang interaksi lintas iman. Berbeda
dengan penelitian terdahulu yang
menitikberatkan pada festival, masjid,
atau candi, penelitian ini menekankan
fungsi klenteng sebagai destinasi wisata
religi yang strategis untuk memperkuat
toleransi antarumat beragama di kota
multikultural Semarang.

Dengan demikian, penelitian ini
dilakukan di Klenteng Kyai Jangkar,
kompleks Sam Poo Kong, Kota
Semarang, untuk mengkaji perannya
sebagai destinasi wisata religi dalam
membangun toleransi dan kerukunan
antarumat beragama, serta menegaskan
kebaruan penelitian dalam konteks
pengembangan moderasi beragama di
Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ~ ini  menggunakan
metode kualitatif dengan pendekatan
studi lapangan. Data primer diperoleh
melalui wawancara mendalam dengan
pengelola klenteng, pengunjung dari
berbagai latar belakang agama, tokoh
masyarakat, dan pemuka agama. Selain
itu, dilakukan observasi partisipatif
terhadap aktivitas keagamaan, perayaan,
dan interaksi sosial di Klenteng Kyai
Jangkar.

703

Dokumentasi ~ berupa  catatan
lapangan, foto kegiatan, serta arsip
sejarah  dan  arsitektur  klenteng
dikumpulkan sebagai data pendukung.
Analisis data dilakukan secara tematik-
naratif, = dengan = mengelompokkan
temuan berdasarkan tema toleransi,
kerukunan, akulturasi budaya, dan
moderasi beragama. Validitas data
diperkuat melalui triangulasi sumber
dengan membandingkan hasil
wawancara, observasi, dan dokumentasi.

HASIL PENELITIAN

Klenteng Sam Poo Kong dan Kyai
Jangkar di Semarang memiliki peran
penting dalam membangun toleransi dan
kerukunan antarumat beragama, tidak
hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga
sebagai destinasi wisata religi dan pusat

pelestarian budaya. Dalam
pengelolaannya, nilai-nilai moderasi
beragama, keterbukaan, dan saling
menghargai diterapkan sehingga

pengunjung dari berbagai latar belakang
dapat berinteraksi dan belajar bersama
tanpa diskriminasi. Keberadaan klenteng
sebagai ruang pertemuan lintas budaya
dan agama ini memperkuat identitas
Semarang sebagai kota yang ramah,
toleran, dan harmonis, sekaligus menjadi
contoh bagi pengembangan wisata religi
di Indonesia. Selain itu, akulturasi
budaya yang terjadi di klenteng, berupa
perpaduan unsur Tionghoa, Islam, dan
Jawa, menjadi simbol persatuan dan
kekuatan masyarakat dalam menjaga
kerukunan di tengah keberagaman.
Penelitian mengenai peran
Klenteng Kyai Jangkar di Sam Poo Kong
sebagai  destinasi  wisata  religi
menunjukkan bahwa klenteng ini
berperan signifikan dalam meningkatkan
toleransi dan kerukunan antarumat
beragama di Semarang. Klenteng Kyai
Jangkar tidak hanya menjadi tempat
ibadah bagi komunitas Tionghoa, tetapi
juga terbuka untuk masyarakat umum



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(5): 700-707

dari berbagai latar belakang agama.
Aktivitas wisata religi di klenteng ini,
seperti perayaan, ziarah, dan edukasi
sejarah, mempertemukan tradisi
Tionghoa dan Jawa serta memfasilitasi
dialog lintas budaya dan agama. Hal ini
mendorong terciptanya suasana saling
menghargai dan hidup berdampingan
secara damai di tengah masyarakat
multikultural.

Simbol pusaka jangkar di klenteng
ini menjadi media refleksi nilai moral
seperti kemanusiaan, persahabatan, dan
kepercayaan, sekaligus mengingatkan
pada persinggungan sejarah antara
Laksamana Cheng Ho dan masyarakat
lokal.  Pengamatan di  lapangan
menunjukkan bahwa pengunjung dari
berbagai agama merasa nyaman dan
diterima  saat  berkunjung, serta
memperoleh pemahaman baru tentang
nilai-nilai  toleransi dan  sejarah
akulturasi budaya di Semarang.

Hasil dari pembahasan mengenai
keragaman dan toleransi di Semarang
menunjukkan bahwa kota ini merupakan
contoh nyata kehidupan multikultural
yang harmonis, di mana berbagai
komunitas agama seperti Islam, Katolik,
Buddha, dan  Konghucu  hidup
berdampingan dengan saling
menghargai. Meskipun umat Konghucu
di  Kecamatan Semarang Tengah
jumlahnya kecil, peran mereka tetap
penting dalam dinamika sosial dan
budaya kota. Klenteng-klenteng seperti
Sam Poo Kong dan Kyai Jangkar
berperan sebagai pusat moderasi
beragama, destinasi wisata religi, dan
ruang interaksi sosial lintas komunitas
yang mempromosikan nilai-nilai
toleransi dan keterbukaan. Nilai sejarah
yang melekat pada Klenteng Sam Poo
Kong, terutama kaitannya dengan
Laksamana Cheng Ho, memperlihatkan
akulturasi  budaya  antara  unsur
Tionghoa, Islam, dan Jawa yang
memperkaya warisan budaya Indonesia.

704

Selain fungsi keagamaan, klenteng juga
menjadi pusat pelestarian budaya dan
edukasi sejarah, yang memperkuat
kerukunan dan moderasi beragama.
Prinsip keterbukaan yang diterapkan di
klenteng-klenteng ini memungkinkan
pengunjung dari berbagai latar belakang
agama dan budaya untuk beribadah,
berziarah, dan belajar bersama, sehingga
menciptakan suasana harmonis dan
menjadi contoh penguatan toleransi
antarumat beragama di masyarakat
multikultural Semarang.

PEMBAHASAN
Klenteng Sebagai
Multikultural
Klenteng Kyai Jangkar berfungsi
lebih dari sekadar tempat ibadah. Ia
menjadi ruang publik yang efektif untuk
memperkuat moderasi beragama dan
memupuk kerukunan antarumat. Dengan
terbukanya akses bagi masyarakat lintas
agama, klenteng ini menjadi wadah
interaksi sosial, edukasi budaya, dan
dialog lintas iman. Hal ini sejalan dengan
tujuan wisata religi yang tidak hanya
memenuhi kebutuhan spiritual, tetapi
juga membangun pemahaman dan
penghargaan  terhadap  perbedaan.
(Wibisono, 2023; Setiawan, 2020).

Ruang Publik

Simbolisme dan Edukasi Sejarah
Keberadaan pusaka jangkar dan
narasi Laksamana Cheng Ho menjadi
simbol historis yang mendukung proses
akulturasi budaya. Hal ini relevan
dengan temuan Wibisono & Pratiwi
(2023) yang menyatakan bahwa simbol-
simbol sejarah dalam situs religi dapat
menjadi sarana edukasi lintas generasi
sekaligus memperkuat identitas kolektif.
Dalam konteks Klenteng Kyai Jangkar,
simbolisme  jangkar tidak hanya
menghadirkan memori sejarah, tetapi
juga menegaskan pesan perdamaian dan
persahabatan lintas budaya.



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(5): 700-707

Dampak Sosial dan Budaya

Temuan lapangan menunjukkan
bahwa interaksi antara pengunjung dan
komunitas lokal di klenteng ini
menumbuhkan sikap saling menghargai
dan toleran. Penelitian Setiawan (2020)
mendukung  temuan ini  dengan
menyatakan bahwa keterlibatan
masyarakat dalam wisata religi mampu
membangun sikap positif terhadap
perbedaan agama dan budaya. Penelitian
di  berbagai konteks pendidikan
Indonesia mendukung teori social
learning (pembelajaran sosial), yang
menyatakan bahwa interaksi sosial
berulang dalam lingkungan multikultural
dapat membentuk perilaku toleran.
Pembelajaran IPS berbasis budaya dan
pendidikan multikultural terbukti efektif

meningkatkan sikap toleransi
antarbudaya dan pemahaman
multikultural siswa, baik di tingkat
sekolah dasar maupun
menengah (Cahyaningtiyas, 2023;
Azzahra, 2024; Arfaton,

2024). Penggunaan tokoh sejarah seperti
Tjong A Fie sebagai sumber belajar juga
secara signifikan meningkatkan
pemahaman dan sikap toleransi siswa
terhadap keberagaman (Fikriyandi,
2025)

Selain itu, social capital seperti
jaringan sosial, kepercayaan, dan norma
sosial memperkuat pendidikan
multikultural dan membangun
toleransi (Hanif, 2023). Media sosial
juga berperan ganda: interaksi positif di
platform digital dapat meningkatkan
toleransi, namun paparan konten
diskriminatif dapat menurunkannya,
sehingga literasi  digital menjadi
penting (Paotonan,  2025). Secara
keseluruhan, integrasi nilai-nilai
multikultural dalam kurikulum dan
praktik pendidikan, serta interaksi sosial
yang intensif di lingkungan
multikultural, sangat efektif dalam

705

membentuk perilaku toleran sesuai
dengan teori social learning.
Keragaman dan  Toleransi di
Semarang

Semarang sebagai kota
multikultural memiliki modal sosial

yang kuat dalam menciptakan harmoni.
Penelitian Lestari (2021) menunjukkan
bahwa keberagaman agama di Semarang
menjadi faktor pendorong terbentuknya
masyarakat inklusif, asalkan terdapat
ruang interaksi yang adil bagi seluruh
komunitas.  Hasil  penelitian  ini
memperkuat temuan tersebut dengan
menunjukkan bahwa Klenteng Kyai

Jangkar menjadi salah satu ruang
interaksi utama bagi masyarakat
multikultural Semarang.
Peran Klenteng sebagai Pusat
Moderasi Beragama

Klenteng di Semarang, seperti

Sam Poo Kong dan Kyai Jangkar, tidak
hanya berfungsi sebagai tempat ibadah
bagi komunitas Tionghoa, tetapi juga
menjadi destinasi wisata religi yang
terbuka untuk umum. Klenteng Sam Poo
Kong, misalnya, telah memperluas
fungsinya menjadi ruang interaksi sosial
dan budaya lintas komunitas, di mana
nilai-nilai  moderasi beragama dan
toleransi sangat dijunjung
tinggi. (Isnahti, 2022; Nurrizki et al.,
2025). Pengelola klenteng secara aktif
mempromosikan suasana saling
menghargai dan tidak membeda-
bedakan pengunjung berdasarkan latar
belakang agama atau etnis. (Julianto,
2015).

Fungsi Sosial dan Edukasi

Selain sebagai tempat ibadah,
klenteng juga menjadi pusat pelestarian
budaya Tionghoa dan ruang edukasi
sejarah. Aktivitas seperti perayaan hari
besar keagamaan, ziarah, dan edukasi
sejarah di klenteng menjadi wadah



2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(5): 700-707

pertemuan  lintas  budaya  yang
memperkuat kerukunan dan moderasi
beragama. (Setiawan, 2020; Wibisono,
2023). Klenteng Kyai Jangkar, yang
merupakan bagian dari Sam Poo Kong,
juga menjadi simbol persinggungan
budaya dan sejarah antara Tionghoa dan
Jawa, serta terbuka bagi masyarakat
umum dari berbagai latar belakang.
(Isnahti, 2022; Nurrizki et al., 2025).

SIMPULAN

Berdasarkan hasil analisis dan
temuan lapangan, dapat disimpulkan
bahwa Klenteng Kyai Jangkar di
kompleks Sam Poo Kong Semarang
memegang peran penting sebagai
destinasi wisata religi yang efektif dalam
membangun dan memperkuat toleransi
antarumat beragama. Klenteng ini tidak
hanya berfungsi sebagai tempat
peribadatan komunitas Tionghoa, tetapi
juga terbuka bagi masyarakat luas dari
berbagai latar belakang agama dan
budaya, sehingga menciptakan ruang
interaksi lintas iman yang harmonis.

Simbol-simbol  sejarah  seperti
pusaka jangkar dan narasi Laksamana
Cheng Ho turut memberikan nilai
edukatif dan reflektif yang mendorong
terciptanya sikap saling menghargai dan
kesadaran atas pentingnya keberagaman.
Melalui pendekatan partisipatif dan
observasi langsung, diketahui bahwa
pengalaman pengunjung di klenteng ini
berkontribusi pada pembentukan sikap
inklusif dan toleran, serta memperkaya
pemahaman akan nilai-nilai pluralisme.

Dengan demikian, Klenteng Kyai
Jangkar bukan hanya menjadi penanda
sejarah dan budaya, melainkan juga
contoh nyata dari praktik moderasi
beragama dalam kehidupan masyarakat
multikultural. Peran ini menjadikan
klenteng sebagai ruang publik yang
strategis dalam menjaga kerukunan
sosial dan memperkuat semangat
kebersamaan di tengah perbedaan.

706

DAFTAR PUSTAKA

Arfaton, A., Yuliantri, R., Lestari, N.,
Syah, M., Rizki, 1., & Umar, U.
(2025).  Implementation  of
Multicultural Education as a
Means of Forming Characters of
Tolerance and Mutual Respect.
Jurnal Eduscience. 12(3). 377-

391.
https://doi.org/10.36987/jes.v12i
2.6819.

Azzahra, L. (2024).  Pengaruh
Pembelajaran  IPS  Berbasis
Budaya Terhadap Sikap
Toleransi Antarbudaya Siswa
Sekolah Menengah Pertama.
SOSIAL: Jurnal Ilmiah
Pendidikan IPS, 2(3), 16-25.

https://doi.org/10.62383/sosial.v

2i3.255
Cahyaningtiyas, N., & Rahayu, D.
(2023). Menanamkan  Sikap

Dalam Toleransi Beragama Pada

Siswa Sekolah Dasar Melalui

Pembelajaran IPS (Multicultural

Based).  Pro Patria: Jurnal

Pendidikan, Kewarganegaraan,

Hukum, Sosial, Dan Politik, 6(1),

01-17.

https://doi.org/10.47080/propatri

a.v611.1650
N. N. (2022). Nilai-nilai

Moderasi  Beragama  dalam

Perluasan Fungsi Klenteng Sam

Poo Kong Semarang sebagai

Destinasi Wisata Religi: Analisis

Fenomenologi  (Undergraduate

thesis, Universitas Islam Negeri

Walisongo Semarang). Retrieved

from

https://eprints.walisongo.ac.id/id

Jeprint/18124/

Julianto, E. N. (2015). Spirit Pluralisme
dalam Klenteng Sam Po Kong
Semarang. The Messenger, 7(2).
https://doi.org/10.26623/themess
enger.v7i2.302

Isnahti,



https://doi.org/10.36987/jes.v12i2.6819
https://doi.org/10.36987/jes.v12i2.6819
https://doi.org/10.62383/sosial.v2i3.255
https://doi.org/10.62383/sosial.v2i3.255
https://doi.org/10.47080/propatria.v6i1.1650
https://doi.org/10.47080/propatria.v6i1.1650
https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/18124/
https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/18124/
https://doi.org/10.26623/themessenger.v7i2.302
https://doi.org/10.26623/themessenger.v7i2.302

2025. Jurnal Pendidikan Sejarah dan Riset Sosial Humaniora (KAGANGA) 8(5): 700-707

Lestari, M. (2021). Keragaman Agama
dan Harmoni Sosial di Kota
Semarang. Jurnal Multikultural
& Multireligius, 20(1), 77-91.
https://doi.org/10.32445/jmmr.v
20i1.1023

Nuraini, D. (2021). Wisata Religi dan
Penguatan Pemahaman Lintas
Iman: Studi di Candi Borobudur.
Jurnal Pariwisata Budaya, 6(2),
145-160.
https://doi.org/10.31219/jpb.v6i
2.145

Nurrizki, K., Maulani, R., & Jannah, D.
N. (2025). Eksistensi dan Potensi
Klenteng Sam Poo Kong sebagai
Daya Tarik Wisata Religi.
Kaganga: Jurnal Pendidikan
Sejarah  dan  Riset  Sosial

Humaniora, 8(4).
https://doi.org/10.31539/ac4vy23
44

Rahmawati, F. (2022). Wisata religi
Masjid Menara Kudus: Dialog
lintas budaya masyarakat Jawa
dan Muslim Tionghoa. Jurnal
Sosial dan Humaniora, 11(4),
255-270.
https://doi.org/10.14710/jsh.11.4
.255-270

Setiawan, D. (2020). Wisata Religi dan
Pembelajaran Sosial:
Dampaknya terhadap  Sikap
Toleran Masyarakat. Jurnal
Pendidikan dan Kebudayaan,

10(4), 301-315.
https://doi.org/10.24832/ipk.v10
14.1423

Setyawan, A., & Lestari, P. (2023).
Perayaan Imlek di Klenteng Tay
Kak Sie: Akulturasi Budaya dan
Promosi Pariwisata berbasis
Moderasi  Beragama. Jurnal
Antropologi Indonesia, 44(2),
210-225.
https://doi.org/10.7454/ai.v44i2.
1525

707

Wibisono, A., & Pratiwi, S. (2023).

Simbolisme  Sejarah  dalam
Wisata Religi dan Penguatan
Identitas Budaya Masyarakat
Multikultural. Jurnal
Antropologi  Indonesia, 44(1),
55-70.

https://doi.org/10.7454/ai.v44i1.
1520



https://doi.org/10.32445/jmmr.v20i1.1023
https://doi.org/10.32445/jmmr.v20i1.1023
https://doi.org/10.31219/jpb.v6i2.145
https://doi.org/10.31219/jpb.v6i2.145
https://doi.org/10.31539/ac4y2344
https://doi.org/10.31539/ac4y2344
https://doi.org/10.14710/jsh.11.4.255-270
https://doi.org/10.14710/jsh.11.4.255-270
https://doi.org/10.24832/jpk.v10i4.1423
https://doi.org/10.24832/jpk.v10i4.1423
https://doi.org/10.7454/ai.v44i2.1525
https://doi.org/10.7454/ai.v44i2.1525
https://doi.org/10.7454/ai.v44i1.1520
https://doi.org/10.7454/ai.v44i1.1520

